
Usos políticos y memoria de la Antigüedad en los discursos y las narrativas contemporáneas, 
coordinado por David Sierra Rodríguez [Astarté. Estudios del Oriente Próximo y el 
Mediterráneo 8 (2025)], pp. 155-180. 
ISSN: 2659-3998 

 
Museos y palacios: la utilización de la Antigüedad clásica en la 

construcción nacional japonesa a través de la arquitectura oficial 
de la era Meiji en la obra de Katayama Tō kuma 

 
[Museums and palaces: the use of classical antiquity in Japanese nation 

building through the official architecture of the Meiji era in the work of 
Katayama Tō kuma] 

 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 
Universidad Autónoma de Madrid 

 
 

Resumen 
La era Meiji (1868-1912) supuso para Japón una serie de cambios sin precedentes para 
el país. Acosado por conflictos externos e internos el nuevo gobierno del archipiélago 
llevó a cabo reformas a todos los niveles para alcanzar la occidentalización del país. La 
arquitectura es precisamente uno de los campos que más va a cambiar a lo largo de 
esta era. Los encargados de entrenar a la primera generación de arquitectos en Japón 
a la manera occidental serán especialistas extranjeros, los cuales van a transmitir a sus 
alumnos la idea de la superioridad de Grecia y de Roma, culturas civilizadas y civiliza-
torias de las que Europa es heredera y a las que Japón debe mirar. Es a partir de la 
transmisión de estos conocimientos que la discusión sobre la Antigüedad formará 
parte del proceso de construcción nacional japonés, que se inicia en la era Meiji. Para 
el nuevo gobierno la inclusión del mundo clásico en la arquitectura es vital para el pro-
ceso de modernización de la nación, pues es la demostración de la madurez de Japón 
como nación. Entre estos primeros arquitectos japoneses destacan figuras como la de 
Katayama Tōkuma (1854-1917). Su obra va a estar ligada estrechamente al mundo clá-
sico, ya que en más de una ocasión utiliza sus códigos visuales para apuntalar la auto-
ridad imperial y nacional. Esto lo hace mediante la conexión estética de edificios ofi-
ciales tales como museos o palacios con la Antigüedad Clásica, lo que refuerza la legi-
timidad de la nación frente a unos ojos occidentales que ven Grecia y Roma como la 
cuna de la civilización occidental. 
 

Palabras clave  
Recepción de la antigüedad, Japón Meiji, historia de la arquitectura, arquitectura ja-

ponesa, siglo XIX 
 

Abstract 
The Meiji era (1868-1912) brought a series of unprecedented changes to Japan. Beset 
by external and internal conflicts, the archipelago’s new government carried out re-
forms at all levels to achieve the Westernization of the country. Architecture is pre-
cisely one of the fields that will change the most throughout this era. Those responsi-
ble for training the first generation of architects in Japan in the Western style were 
foreign specialists, who conveyed to their students the idea of the superiority of Greece 
and Rome, civilized cultures of which Europe is heir and to which Japan should look. It 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

156 

is from the transmission of this knowledge that the discussion of Antiquity will form 
part of the Japanese nation-building process, which began in the Meiji era. For the new 
government, the inclusion of the classical world in architecture was vital to the na-
tion’s modernization process, as it demonstrated Japan’s maturity as a nation. Among 
these early Japanese architects, figures such as Katayama Tōkuma (1854-1917) stand 
out. His work was closely linked to the classical world, as he used its visual codes on 
more than one occasion to underpin imperial and national authority. He does this by 
connecting official buildings such as museums and palaces aesthetically with Classical 
Antiquity, reinforcing the legitimacy of the nation in the eyes of Westerners who see 
Greece and Rome as the cradle of Western civilization. 
 

Keywords 
Classical reception, Meiji Japan, history of architecture, Japanese architecture, 19th 

century 
 
 

Introducción 

 

La segunda mitad del siglo XIX fue un momento de cambios sin precedentes 
para Japón, que vinieron de la mano de la Restauración Meiji de 1868, la cual 
puso fin al conocido como período Edo (1600/1603-1868). Antes de la restaura-
ción imperial Japón era un país adscrito a la esfera cultural china y permanecía 
cerrado al exterior salvo por el comercio restringido con China, Corea y las Pro-
vincias Unidas de los Países Bajos. El poder político era ejercido por un shōgun, 
o gobernante militar, en nombre del emperador, y su territorio estaba dividido 
en varios señoríos feudales a cuya cabeza se encontraban daimyos (señores feu-
dales) de variante lealtad al shōgun dependiendo de su relación histórica con la 
figura shogunal. La sociedad se dividía en cuatro castas siguiendo el modelo 
confuciano, y su economía era eminentemente agraria, aunque el comercio fue 
tomando cada vez más importancia, sobre todo hacia el final del período. Cul-
turalmente se caracterizó por la convivencia entre las corrientes de influencia 
china y el resurgimiento del gusto por lo nativo japonés, aunque poco a poco se 
popularizaba el conocimiento llegado de Occidente a través del comercio con 
los Países Bajos de la mano de los estudios rangaku 蘭学1. 

Todo este sistema ya daba síntomas de agotamiento para principios de la 
segunda mitad del siglo XIX, y se agravaría todavía más cuando en 1854 el co-
modoro Matthew C. Perry (1794-1858), siguiendo órdenes del presidente Mi-
llard Fillmore (1800-1874), obliga al gobierno shogunal a abrir el país al comer-
cio exterior. Este evento inicia el período conocido como Bakumatsu, que va 
desde la apertura de los puertos japoneses en 1854 hasta la restauración impe-
rial de 1868. Durante este período la autoridad del shōgun se irá degradando 

 
1  Para una historia más general de Japón en estos períodos, se recomienda consultar 

Andrés Perez Riobó y Gonzalo San Emeterio Cabañes, Japón en su Historia. De los pri-
meros pobladores a la era Reiwa (Gijón: Satori, 2020). 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

157 

paulatinamente, hasta que los daimyos del oeste restauraron al emperador en el 
poder central de Japón tras una breve guerra civil, la Guerra Boshin (1868-1869). 
Esta restauración del poder político en la figura del emperador es la conocida 
como Restauración Meiji2. 

Este evento dará comienzo a la era Meiji, donde el nuevo gobierno formado 
por daimyos leales al emperador y antiguos miembros de la corte imperial lle-
vará a cabo una serie de reformas profundas en un período muy corto de tiempo 
para equipararse a las potencias que lo amenazan y poder así conservar su so-
beranía e integridad territorial, que llevan amenazadas al menos desde 1854 si 
no antes. Entre estas reformas se encuentran la centralización administrativa 
del país en prefecturas, la modernización del ejército y de la sociedad o la in-
dustrialización de la economía, por mencionar algunas. Para el final de la era 
Meiji Japón ha derrotado a China y a Rusia en sendas guerras, alcanzado una 
alianza con Reino Unido y se ha convertido en un país plenamente industriali-
zado, con capacidades similares a sus antiguos potenciales colonizadores, como 
demuestra su participación en las diferentes Exposiciones Universales que se 
realizan en los países occidentales o la revisión de los tratados desiguales im-
puestos a partir de la apertura del país en 1854. Para 1912, Japón se había con-
vertido en una de las principales potencias del globo, equiparada a los países de 
Europa y América. 

Para el presente artículo interesa especialmente uno de los cambios que tie-
nen lugar a lo largo de la era Meiji, el del campo de la arquitectura y su trans-
formación bajo las reformas Meiji hacia cánones occidentales. Hasta la restau-
ración imperial, la arquitectura como ciencia/arte no existe en Japón tal y como 
se la entiende en Occidente. El ámbito de construcción de edificaciones perte-
necía a lo que se podría entender como artesanía, y estaba a cargo de los cono-
cidos como daiku 大工, palabra que se suele traducir como “maestro carpin-
tero”3. Los daiku trabajaban de manera muy similar a como lo hacían los artesa-
nos de los gremios medievales-modernos europeos, involucrándose en todo el 
proceso de diseño y construcción del edificio y transmitiendo sus destrezas y 
conocimientos a discípulos que generalmente solían ser sus descendientes o los 
cónyuges de estos4. 

Los edificios construidos por los daiku bajo este sistema estaban principal-
mente construidos en madera (salvo marcados casos como puentes y cimientos 
de fortalezas, que se realizaban en piedra), y se caracterizaban por su horizon-
talidad, ya que en el archipiélago las construcciones rara vez superaban los dos 

 
2  Para profundizar en el tema de la Restauración Meiji se recomienda consultar Wi-

lliam Gerald Beasly, La Restauración Meiji (Gijón: Satori, 2007) y Marius B. Jansen, The 
Making of Modern Japan (Cambridge-Londres: Belknap Press, 2000.) 

3  William Howard Coaldrake, El camino del maestro carpintero (Gijón: Satori, 2021), p. 50. 
4  W. Coaldrake, El camino del maestro carpintero, pp. 50-51. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

158 

pisos de altura5. Este modo de construcción por supuesto era más que funcional 
durante el período Edo y se adaptaba a las exigencias y funciones del Japón feu-
dal, pero se quedó súbitamente obsoleto cuando las necesidades de la era Meiji 
demandaron una nueva tipología de edificios, más cercanos a los edificios en 
Occidente. 

Edificios jamás vistos en Japón, como escuelas a nivel prefectural, museos, 
universidades u oficinas de correos tomaron suma importancia prácticamente 
de la noche a la mañana cuando el nuevo gobierno Meiji comenzó a occidenta-
lizar y modernizar el país. Sin embargo, este no cuenta con arquitectos capaces 
de construir como estos nuevos edificios requieren. Pese a ello, serán los pro-
pios daiku los que se van a encargar de la inmensa mayoría del diseño y la cons-
trucción de estos edificios, al menos durante la primera década de la era Meiji 
hasta que las universidades japonesas comiencen a producir arquitectos forma-
dos como sus homólogos occidentales. Los daiku llevan desde 1854 trabajando 
en los asentamientos en los que los occidentales se alojaban para fines diplo-
máticos y comerciales, llevando a cabo tareas de construcción de edificios. En 
muchos casos estos edificios eran diseñados de antemano por los propios occi-
dentales, pero ejecutados por los daiku. Es por esto por lo que tienen cierto co-
nocimiento de la manera de construir occidental, y son capaces de dar res-
puesta a las necesidades del gobierno Meiji para dotar al país de una nueva ar-
quitectura6. 

Fruto de esta nueva modalidad arquitectónica se va a desarrollar un nove-
doso estilo constructivo conocido como Giyō-fū 擬洋風, en el que los daiku van 
a construir edificios que visualmente parecen occidentales, pero van a ser cons-
truidos con técnicas y materiales tradicionalmente japoneses7. Por supuesto, 
estos edificios en su mayoría serán bancos, sedes administrativas de la autori-
dad de cada prefectura, escuelas, universidades o casas de huéspedes, edificios 
que hagan funcionar esa nueva modernidad que el gobierno Meiji busca. Cabe 
también recalcar que estos daiku seguirán llevando a cabo su labor con poste-
rioridad, aunque el país contara con arquitectos formados, y aún hoy es común 
que en Japón ciertas casas sean construidas por daiku en lugar de por arquitec-
tos.  

De manera paralela, el nuevo estado Meiji se va a encargar de contratar a un 
gran número de extranjeros para que desempeñen su profesión en el país, y 
formen a profesionales japoneses. Estos eran conocidos como los oyatoi gai-
kokujin 御雇い外国人, en general conocidos simplemente como oyatoi, y entre 
ellos hay profesionales de todas las disciplinas, desde las militares hasta las 

 
5  Toshio Watanabe, «Josiah Conder's Rokumeikan: Architecture and national repre-

sentation in Meiji Japan», Art Journal 55.3 (1996), pp. 21-27, p. 23. 
6  Gregory Clancey, Earthquake nation: the cultural politics of Japanese seismicity, 1868-1930 

(Los Ángeles: University of California Press, 2006), p. 31. 
7  Javier Vives, Arquitectura Moderna de Japón (Gijón: Satori, 2019), p. 30. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

159 

económicas pasando por las industriales y las artísticas8. La mayoría de estos 
llevarán a cabo esas labores de docencia en instituciones también de nueva 
creación, como universidades privadas y públicas, y diferentes escuelas de na-
turaleza técnica. 

Ya entrando en el campo de la arquitectura, la figura oyatoi más prominente 
es el británico Josiah Conder (1852-1920). Fue profesor de la Universidad Impe-
rial de Tokio desde 1870 hasta 18849, y ejercerá de arquitecto en Japón hasta su 
muerte, dejando varios edificios tras él de los cuales muchos no han llegado 
hasta nuestros días. Entre estos destacan la casa de huéspedes occidentales Ro-
kumeikan, finalizada en 1883 y demolida en 1941; y el Museo Imperial de Ueno 
(Tokio), que fue construido en 1881 y demolido en 1923 tras el Gran Terremoto 
de Kantō, que hizo colapsar la estructura.  

Josiah Conder fue también el mentor de las primeras generaciones de arqui-
tectos japoneses formados bajo parámetros occidentales en esas universidades 
de nueva creación. Entre las labores de Conder como profesor se encuentra la 
enseñanza de historia de la arquitectura, clases durante las cuales inculcó a sus 
alumnos la noción de Roma, y sobre todo Grecia, como el génesis de la civiliza-
ción de la que evolucionó la arquitectura europea mediante el uso de diferentes 
materiales. Entre estos destaca el libro del arqueólogo británico James Fergus-
son A History of Architecture in All Countries, from the Earliest Times to the Present 
Day, del que se dice que “Las clases sobre historia de la arquitectura fueron en 
su mayoría traducciones e instrucciones del libro de Fergusson”10. Entre sus pá-
ginas se encuentra una cita especialmente interesante, que reza  

 

Hemos visto estos elementos (hablando de las arquitecturas de Egipto, 
Mesopotamia y los pelasgos) unidos en Grecia, la esencia extraída de cada 
uno de ellos, con un todo formando las más perfectas y bellas combina-
ciones de potencia intelectual que el mundo haya visto jamás11.  

 

Utilizando materiales como este, Conder organizó las clases de historia de la 
arquitectura en dos grandes bloques. El primero trataba sobre arquitecturas de 
Asia, en el que se recorrían las diferentes tipologías de Oeste a Este. El segundo 
bloque trataría sobre arquitectura europea, pero con un enfoque teleológico en 

 
8  A. Pérez Riobó y G. San Emeterio Cabañes, Japón en su Historia, p. 382. 
9  Toshio Watanabe, «Japanese Imperial Architecture: From Thomas Roger Smith to 

Itō Chūta», en Ellen P. Conant (ed.), Challenging past and present: the metamorphosis of 
Nineteenth-century Japanese art (Honolulu: University of Hawaii Press, 2006), pp.240-
254, p. 241. 

10  Sebastian Conrad, «Greek in Their Own Way: Writing India and Japan into the World 
History of Architecture at the Turn of the Twentieth Century», American Historical 
Review 125.1 (2020), pp. 19-53, p. 23. 

11  James Fergusson, A History of Architecture in All Countries, from the Earliest Times to the 
Present Day, 3 vols. (Londres: John Murray, 1865), p. 303. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

160 

el que la arquitectura occidental evoluciona desde Grecia hasta su presente12. 
Esta división fomenta la percepción de las arquitecturas asiáticas como estan-
cas y sin ningún tipo de evolución. Por supuesto entre estos lugares se incluye 
Japón, aunque en principio no aparezca en las obras de Fergusson, lo que va a 
desencadenar contradicciones con las que los futuros arquitectos van a tener 
que lidiar. Entre estos, en su mayoría alumnos de Conder al menos durante las 
dos primeras generaciones, destacan figuras como Tatsuno Kingo 辰野金吾 
(1854-1919)13, Itō Chūta 伊東忠太(1867-1954) y la persona sobre cuya obra tra-
tará el presente artículo, Katayama Tōkuma 片山東熊 (1854-1917). 

Katayama Tōkuma, pese a ser uno de los arquitectos más importantes de la 
era Meiji, no ha recibido mucha atención por parte de la historiografía occiden-
tal. La obra más relevante en cuanto a su figura se trata es sin duda Imperial 
Museums of Meiji Japan. Architecture and Art of the Nation, de Alice Tseng, en cuyas 
aportaciones se basa especialmente el presente artículo14. En esta obra Tseng 
dedica varias páginas a la biografía de Katayama, además de hacer un profundo 
estudio de su obra museística. Previamente a Tseng hay otras obras de impor-
tancia que vale la pena mencionar, como The making of a modern Japanese archi-
tecture. 1868 to the present, de David Butler Stewart15, Meiji Revisited: the Sites of 
Victorian Japan, de Dallas Finn16 , o Architetcure and Power in Japan, de William 
Caoaldrake17. En castellano hay que citar la obra de Javier Vives, Arquitectura 
Moderna de Japón18, que bebe en gran medida de las anteriormente mencionadas. 
En el caso japonés es relevante para este artículo la obra de Hiraga Amana 平賀 
あまな19, cuya obra se centra en gran medida en el Palacio de Akasaka, una de 
las mayores obras de Katayama. 

 
12  G. Clancey (2006), Earthquake nation, p. 14. 
13  A lo largo de este artículo, los nombres japoneses seguirán su orden tradicional 

(apellido-nombre), mientras que el orden de los occidentales se escribirá de manera 
usual. Esto también incluye las referencias bibliográficas. 

14  Alice Tseng, Imperial Museums of Meiji Japan. Architecture and Art of the Nation (Seattle-
Londres: University of Washington Press, 2008). 

15  David Butler Stewart, The making of a modern Japanese architecture. 1868 to the present 
(Nueva York-Tokio: Kodansha International, 1987). 

16  Dalas Finn, Meiji revisited: the sites of Victorian Japan (Nueva York: Weatherhill, 1995). 
17  William Howard Coaldrake, Architecture and power in Japan (Londres: Routledge, 1996). 
18  J. Vives, Arquitectura Moderna de Japón. 
19  Para el presente artículo es especialmente interesante Hiraga Amana (平賀あまな), 

«Geihin shisetsu to shite no kyū Tōgūgosho (geihinkan Akasaka rikyū) to sono sōshoku (to-
kushū shitsunai kara mita Nihon no kyūden no tokushitsu)「迎賓施設」としての旧東宮
御所(迎賓館赤坂離宮) とその装飾(特集 室内からみた日本の宮殿の特質) [Inte-
rior Design and Usage of the Former Crown Prince's Palace (Akasaka Palace) as a 
Guest House]», Kagu dōgu shitsunai-shi: Kagu dōgu shitsunai-shi gakkaishi家具道具室
内史 : 家具道具室内史学会誌[Furniture and Tools Interior History: Journal of the Fur-
niture and Tools Interior History Society] 11 (2019), pp. 59-75. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

161 

Por otro lado, es también pertinente mencionar que, en cuanto a su estruc-
tura, el presente artículo comienza con un breve repaso por la recepción de la 
Antigüedad durante la era Meiji, sección en la que se muestra de manera su-
cinta varios ejemplos de recepción grecorromana en la época. Posteriormente 
se pasa al análisis de la obra de Katayama Tōkuma precedido por una breve bio-
grafía. En el análisis de las construcciones se muestran varios de los edificios de 
la obra de Katayama, y se hace hincapié en aquellos que son relevantes para la 
discusión del impacto de Grecia y Roma en la representación visual del naciente 
estado-nación japonés. Esta es la parte en la que el presente artículo tratará de 
poner en diálogo la recepción de la Antigüedad clásica con la obra de Katayama, 
enlazando con la mencionada construcción nacional japonesa y su visualidad. 
Entre estos edificios son especialmente interesantes el Museo Imperial de Kioto 
y el Palacio de Akasaka debido a su decoración, ya que toma muchos elementos 
de Grecia y Roma tal y como se explicará más adelante. 

 

Recepción de la Antigüedad Grecorromana en la era Meiji 

 

La arquitectura no es la única disciplina donde se recibe conocimiento del 
mundo antiguo vía Occidente. Va a ser durante esta era Meiji que el mundo gre-
corromano entra de lleno en la sociedad japonesa, con una notable excepción 
que la precede varios siglos. En el momento del siglo cristiano de Japón (siglos 
XVI-XVII) el misionero navarro Francisco Javier fundó una misión en el país 
con el objetivo de evangelizar a los naturales y expandir la fe cristiana. Sin em-
bargo, para introducir a los nuevos (o potenciales) conversos a la moralidad 
cristiana y facilitar la enseñanza del alfabeto latino los misioneros utilizaban 
una obra clásica que poco tiene de evangelizadora, las Fábulas de Esopo. Su pe-
culiaridad radica precisamente en que no fue censurada tras la prohibición del 
cristianismo, ya que no guardaba relación con este. De hecho, las Fábulas siguie-
ron utilizándose con algunas modificaciones como ejemplo moral en las dife-
rentes escuelas del país durante todo el periodo Edo debido a su semejanza con 
las virtudes del budismo, y su uso fue continuado hasta entrada la era Meiji20. 

Quitando este caso en particular, es ya tras la restauración Meiji que el co-
nocimiento del mundo antiguo se expande por Japón, y en gran medida condi-
ciona e influencia el desarrollo de las nuevas disciplinas llegadas de Occidente. 
Por citar algunos ejemplos para ilustrar el impacto del mundo clásico en la era 
Meiji, creo que es pertinente mencionar a Yano Ryūkei 矢野龍溪 (1851-1931), 
novelista y político perteneciente al Partido de la Reforma Constitucional Rik-
ken Kaishintō 立憲改進党, cuya obra más célebre es Keikoku bidan 経国美談 

 
20  Beata Kubiak Ho-Chi, «Aesop’s Fables in Japanese Literature for Children: Classical 

Antiquity and Japan», en Katarzyna Marciniak (ed.), Our Mythical Childhood… The 
Classics and Literature for Children and Young Adults (Leiden-Boston: Brill, 2016), pp. 
189-200, pp. 190-192. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

162 

(1883-1884), título que se podrá traducir como “Historia de un buen gobierno”. 
En esta novela Yano narra la turbulenta historia de la Tebas del siglo IV a través 
de sus gobernantes, entre ellos Pelópidas y Epaminondas, y de como una polis, 
atrapada entre Atenas y Esparta pudo llegar a ser hegemónica en Grecia gracias 
a un gobierno eficiente y democrático. Por supuesto es una alegoría velada para 
el naciente estado japonés, donde Yano trata de hacer ver a sus lectores que 
una democracia constitucional es el camino para la construcción estatal y na-
cional japonesas si quieren sobrevivir al mundo moderno. La obra tuvo muy 
buena acogida, sobre todo entre las clases medias y altas, llegando incluso a 
adaptarse a una obra de teatro, la cual fue también altamente popular21. 

Esta obra, aunque es de la más representativas del período en mencionar y 
utilizar el mundo grecorromano entre sus páginas, no es la única en aparecer 
ni mucho menos. Solamente en el campo de la literatura, desde 1870 hasta 1910 
se publicaron un total de 1932 obras con mención a la Antigüedad clásica de 
una manera u otra22. Y es que se cifran hasta en 25.000 los alumnos japoneses 
que fueron a estudiar en países occidentales para finales del siglo XIX. 25.000 
alumnos que, de una forma u de otra, van a recibir formación donde serán ex-
puestos al mundo clásico23. 

En el campo de la arquitectura, aparte de Katayama, la figura que más va a 
destacar es el ya mencionado Itō Chūta, que también desempeñará labores 
como historiador y teórico de la arquitectura. Su obra y pensamiento van a es-
tar en gran medida influenciados por la educación de corte occidental que re-
cibió, la cual relega la arquitectura tradicional japonesa a un plano de barbarie 
mientras señala el mundo grecorromano como génesis de la arquitectura civi-
lizada. Sin embargo, el incipiente nacionalismo japonés también le fue muy in-
fluyente, el cual buscaba equiparar la nación japonesa con Occidente. Itō, va a 
poner en común estas dos cuestiones aparentemente enfrentadas, elaborando 
teorías que van a tener un impacto en la historia de la arquitectura japonesa 
hasta hace relativamente poco tiempo24. 

El arquitecto, mientras se formaba en la Universidad Imperial de Tokio, 
realizó un viaje a Nara en 1891 donde su clase visitó el antiguo templo budista 
Hōryū-ji 法隆寺. Durante la visita al templo, Itō reconoció en sus decoraciones 
motivos que le recordaron a elementos antiguos que había estudiado en clase. 
Sobre todo, a la arquitectura de la Antigua Grecia, lo que le hizo hipotetizar 
sobre una presunta transmisión de la arquitectura griega a Japón. A partir de 
ese momento y a lo largo de toda su carrera profesional y académica, Itō va a 
concentrar su investigación en perfeccionar su hipótesis a través de viajes de 

 
21 Chiara Ghidini, «A “confucian” Epaminondas in Meiji Japan», Anabases 18 (2013), pp. 

47-58. 
22 Michael Lucken, Le Japon grec. Culture et possession (París: Éditions Gallimard, 2019), 

p. 90. 
23 M. Lucken, Le Japon grec, p. 85. 
24  S. Conrad, «Greek in Their Own Way», pp. 42-43. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

163 

investigación a China, India, Oriente Próximo y Grecia, además de publicacio-
nes donde compartió sus conclusiones25. Esta interpretación de la arquitectura 
del Hōryū-ji es por supuesto fácilmente contestable, ya que no se sostiene en 
pruebas sólidas y convincentes, y desde luego no es tomada como válida por 
investigadores actuales. Las teorías de Itō tienen más que ver con la búsqueda 
de una identidad arquitectónica japonesa en el contexto de la representación 
de Japón como potencia en Asia que con un estudio científico al uso26. 

Finalmente desarrolló la teoría de que los diferentes estilos arquitectónicos 
se influencian los unos a otros, en un sistema de ciclos arquitectónicos que ro-
tan y transmiten elementos entre ellos. Mediante este sistema Itō conecta en 
última instancia Japón con la Antigua Grecia, mediante una cadena de transmi-
sión que pasa por Persia, la India y finalmente China, todo ello reflejado por 
diagramas que ilustran su hipótesis27. Por supuesto esto tuvo una buena recep-
ción en la era Meiji, ya que igualaba la arquitectura tradicional japonesa con la 
occidental28. Esto posibilitaba la utilización de modelos tradicionales japoneses 
para la construcción, es decir, daba edificios visualmente japoneses a la vez que 
se reclamaba una herencia griega de su estilo de construcción, lo que era ideal 
para un nacionalismo japonés que cada vez demandaba más elementos visual-
mente japoneses. Esto contrasta con los inicios de la era Meiji, donde se buscaba 
más bien que el edificio en concreto luciera occidental para dar apariencia de 
modernidad. Por supuesto, Itō va a desarrollar su obra en esta línea, mediante 
una serie de construcciones que, aunque visualmente japonesas en su aspecto, 
reclaman en parte un origen griego en lo teórico. 

 

Katayama Tōkuma y su obra 

 

Antes de entrar en detalle en la obra de Katayama Tokuma y su análisis en 
cuanto a la recepción de la Antigüedad, es conveniente hacer un pequeño re-
paso a la biografía de Katayama, ya que explica en gran medida su obra. 

Katayama Tōkuma nació en 1854 en el dominio de Chōshū 長州, lo que es 
hoy la prefectura de Yamaguchi 山口. Nació en el seno de una familia samurái 
de la región, lo que más adelante sería una gran ventaja a la hora de buscar 
conexiones en Tokio. Y es que precisamente el dominio de Chōshū, junto con el 

 
25  T. Watanabe, «Japanese Imperial Architecture», p. 249. 
26  Benoît Jacquet, «Itō Chūta et son Étude architecturale du Hōryūji (1893): comment 

et pourquoi intégrer l’architecture japonaise dans une histoire mondiale», Ebisu 52 
(2015), pp. 89-115, p. 108. 

27  Itō Chūta (伊東忠太), «Kenchiku shinka no gensoku yori mitaru waga kuni kenchiku no 
zento 建築進化の原則より見たる我邦建築の前途 [The future of Japanese architec-
ture from the viewpoint of architectural evolution]», Kenchiku zasshi 建築雑誌, 265 
(1909), p. 20. 

28  T. Watanabe, «Japanese Imperial Architecture», p. 249. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

164 

de Satsuma 薩摩, son los que van a invertir más dinero y hombres en la restau-
ración imperial, lo que lógicamente les permitió colocar a muchos de sus polí-
ticos en el nuevo gobierno, hasta el punto incluso de ser mayoría. Entre estos 
hombres de Chōshū se encuentra Yamagata Aritomo 山縣有朋 (1838-1922), que 
entre otros cargos sería primer ministro de Japón. La familia Katayama tenía 
especiales conexiones con el político a través del hermano mayor de Tōkuma, 
y gracias a ello le pudieron colocar en Tokio como estudiante en la Universidad 
Imperial. 

Katayama entró en la universidad en 1873 cuando tenía 19 años para for-
marse en arquitectura. Estuvo bajo la enseñanza de diversos mentores extran-
jeros, entre los cuales destacó el ya mencionado Josiah Conder. Ya en 1879 se 
graduaría con un proyecto para una escuela de arte, siguiendo de manera muy 
cercana los estilos preferidos del británico. Una vez terminada su formación 
Katayama entrará a trabajar para el Eizenkyoku 営繕局 (Departamento de 
Construcción y Reparaciones) del Kōbushō 工部省(Ministerio de Obras Públi-
cas), donde participó en varios proyectos. Entre ellos destacan su participación 
en el interior de la residencia de Taruhito, príncipe Arisugawa 有栖川宮熾仁
親王(1835-1895) y la legación japonesa en Pekín de 1886. Además, realizó diver-
sos viajes a Europa (1882 y 1887) para supervisar la compra de muebles para la 
construcción del nuevo Palacio Imperial29. 

Desde 1888 a 1891 fue profesor en la Facultad de Ingeniería en la Universidad 
Imperial de Tokio y en la Kōshu gakkō 工手学校 (Escuela de Oficios). Además, 
también realizó una serie de publicaciones y dio algunas ponencias en las 
reuniones de la Zōka gakkai 造家学会 (Sociedad de Arquitectos). En 1889 fue 
trasladado al Takumiryō 内匠寮 (Buró de Construcción) del Kunai-shō 宮内省 
(Ministerio de la Casa Imperial), que es donde desempeñará la mayor parte de 
su carrera al serle asignados proyectos de máxima importancia institucional 
como jefe de su equipo de técnicos. Además, en 1891 se doctora en ingeniería, 
siendo el segundo japonés en la historia en obtener este título, tras su compa-
ñero de clase Tatsuno Kingo30. 

A la hora de analizar la obra de Katayama bajo el prisma de la recepción de 
la Antigüedad es necesario mencionar que se puede dividir su producción más 
relevante en dos períodos bien diferenciados. El primero de ellos incluye los 
museos imperiales de Kioto (1895) y de Nara (1894). El segundo engloba el Pa-
lacio de Akasaka (1908) y el Hyōkeikan (1908)31. De todos estos edificios se to-
marán para el presente artículos dos de ellos, el Museo Imperial de Kioto y el 
Palacio de Akasaka, ya que son modélicos en el sentido de que representan me-
jor la manera de Katayama de representar motivos clásicos en su obra, pese a 

 
29  D. Finn, Meiji Revisited, pp. 114-115. 
30  A. Tseng, Imperial Museums, p. 188. 
31  A. Tseng, Imperial Museums, p. 109. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

165 

que también se hará mención de los demás debido a que también presentan 
elementos útiles para su estudio. 

Primero, hay que mencionar que estilísticamente, Katayama se diferencia de 
su maestro en varios puntos. Mientras que Conder empleaba neogótico en su 
mayoría, el estilo de Katayama va a ser abrumadoramente neobarroco.  Esta 
elección estilística no es casualidad, ya que refleja en gran medida sus intencio-
nes de construir para un país con su propia soberanía, como lleva siendo la 
norma durante toda la Era Meiji32. Mientras que el estilo neogótico, que Josiah 
Conder utiliza con tanta asiduidad, está estrechamente vinculado con Reino 
Unido, el neobarroco refleja una influencia más continental. Es un estilo uni-
versal, usado por todas las potencias occidentales en edificaciones importantes 
y que evoca a una prosperidad y soberanía que Japón quiere alcanzar33. De igual 
manera, el neobarroco es un estilo que da pie en gran medida a la utilización de 
elementos grecorromanos, cosa que Katayama va a hacer en gran medida y con 
gran maestría, demostrando que no copia lo que llega desde Europa, sino que 
entiende lo que implican Grecia y Roma y lo adapta a las necesidades japonesas. 

El Museo Imperial de Kioto, como ya se ha mencionado, pertenece al pri-
mero de los conjuntos arquitectónicos de Katayama. Este edificio, junto al de 
Nara, fueron construidos en la región de Kansai, lugar donde se encuentran las 
dos ciudades. Tanto Kioto como Nara fueron sedes de la autoridad imperial du-
rante más de mil años antes de que la capital de Japón se trasladara a Tokio en 
1869 tras la restauración Meiji. De esta manera, al construir museos imperiales 
en las dos antiguas capitales se asocia la nueva institución museística a la auto-
ridad imperial en vez de al estado japonés, estableciendo al emperador como 
patrón de las artes nacionales mediante su conexión con los museos construi-
dos en las ciudades que previamente habían sido sedes del poder de su familia34. 
También cabe destacar que tanto Kioto como Nara son percibidas como centros 
de la tradición e historia japonesas35, en claro contraste a la modernidad de ciu-
dades como Tokio u Osaka, punteras en innovaciones de origen occidental. 

Además, la construcción de estos museos también daría respuesta a la nece-
sidad de preservación de los artefactos budistas de la región. Debido a la capi-
talidad de Nara y Kioto a lo largo de los siglos se erigieron una gran cantidad de 
templos budistas en sus inmediaciones, que a su vez acumularon una gran can-
tidad de reliquias y objetos religiosos de alto valor artístico36. Es común achacar 
el establecimiento de los museos imperiales en Kansai a las consecuencias que 
tuvo la separación del budismo del sintoísmo que llevó a cabo el gobierno Meiji 

 
32  T. Watanabe, «Josiah Conder’s Rokumeikan», p. 23. 
33  A. Tseng, Imperial Museums, p. 77 y pp. 132-133. 
34  Noriko Aso, Public Properties. Museums in Imperial Japan (Durham-Londres: Duke Uni-

versity Press, 2013), p. 73. 
35  D. Finn, Meiji Revisited, p. 114. 
36  A. Tseng, Imperial Museums, p. 96. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

166 

temprano37. Y es que este decretó el abandonamiento estatal del budismo en 
favor del sintoísmo, dos religiones que hasta el momento habían sido practica-
das de manera más o menos conjunta38. Esta separación hay que entenderla en 
el contexto de la Restauración Meiji, en la que la religión budista estaba enten-
dida como una religión extranjera que además estaba fuertemente ligada al go-
bierno Tokugawa que acababa de ser derrocado39. Y es que el sintoísmo, al estar 
relacionado con las divinidades nativas de Japón, podía ser (y fue) enlazado más 
directamente con la autoridad imperial y la “esencia nacional de Japón”40. Este 
súbito cambio provocó la pérdida de estatus de los monjes budistas, cuyos tem-
plos fueron sujetos a actos vandálicos que pusieron en peligro sus artefactos. 
Sin embargo, esta oleada anti budista se limitó a la era Meiji muy temprana y 
fue bastante fugaz, antes de que los museos de Kioto y de Nara se establecieran 
en las décadas de los 80 y 9041. Para ese momento, pese a que el sintoísmo seguía 
siendo favorecido, el budismo no estaba perseguido en ninguna forma. De he-
cho, el budismo sería integrado en la posterior Taikyō senpu 大教宣布 (Procla-
mación Taikyō) de 1870 como parte de un programa nacional que, aunque fa-
llido, tendría como objetivo favorecer la creación de una nación japonesa a tra-
vés de la cultura42. Además, el budismo sería considerado como religión nativa 
(o al menos no tan foránea) y agrupada con el sintoísmo como forma de reac-
ción ante la despenalización del cristianismo, religión considerada verdadera-
mente extranjera43. 

Por el contrario, es bastante más plausible que el aumento del interés por 
los artefactos budistas de la región de Kansai se diera cada vez más a medida 
que el proceso de nacionalización promovido por el nuevo estado Meiji avan-
zaba. El nuevo gobierno se dio cuenta rápidamente que los artefactos de los 
templos debían ser preservados como bienes de interés nacional, tal y como lo 
hacían los diferentes estados europeos en sus respectivos países. Fueron pro-
blemas tales como la falta de una categorización e inventario claros de los ob-
jetos, así como la confusa propiedad de los artefactos y el creciente tráfico y 
contrabando de estos hacia Occidente los que probablemente llevaran al go-
bierno Meiji a decidirse a establecer estos museos en Kioto y en Nara, comple-
mentando al que ya existía en Tokio44. 

Katayama fue el encargado desde un principio de la construcción de ambos 
edificios. Comenzando con el Museo Imperial de Kioto, se deben dar unas 

 
37  A. Tseng, Imperial Museums, p. 146. 
38  Helen Hardacre, Shintō and the State, 1868-1988 (Nueva Jersey: Princeton University 

Press, 1991), p. 27. 
39  M. Jansen, The Making of Modern Japan, p. 350. 
40  M. Jansen, The Making of Modern Japan, p. 351. 
41  H. Hardacre, Shintō and the State, p. 28. 
42  M. Jansen, The Making of Modern Japan, p. 354. 
43  Shigeyoshi Murakami, Japanese Religion in the Modern Century. Traducción de H. By-

ron Earhart (Tokio: University of Tokyo Press, 1980), p. 33. 
44  A. Tseng, Imperial Museums, p. 88. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

167 

medidas formales de manera sucinta para poder pasar a una descripción más 
teórica posteriormente. Este edificio es de un evidente estilo neobarroco, ocu-
pando 3.170 metros cuadrados en una sola planta, contando con 17 salas de ex-
posición organizadas entorno a tres patios interiores45. Su costo total fue de 
160.000 yenes de la época46. Entrando ya en los elementos grecorromanos de su 
composición, su fachada es un pórtico clásico que sostiene un tímpano me-
diante pilastras de orden compuesto. La entrada del edificio está compuesta por 
tres portales en medio punto, flanqueados por las mencionadas pilastras. El 
resto de la fachada está adornada mediante pilastras de orden jónico. En el friso 
está escrito el nombre del museo, entonces Teikoku Kyōto Hakubutsukan 帝国京
都博物館 (Actualmente está denominado como 京都国立博物館 Museo Na-
cional de Kioto)47. El museo es de un marcado estilo neobarroco como ya se ha 
mencionado, reflejando la consciente elección de Katayama de utilizar un estilo 
común a todos los países occidentales para reflejar la modernidad y la sobera-
nía del país. 
 

 
Figura 1. Detalle de la fachada principal del Museo Imperial de Kioto. 1895. Katayama 

Tōkuma. (1854-1917). Kioto48. 
 

 
45  A. Tseng, Imperial Museums, p. 111. 
46  D. Finn, Meiji Revisited, p. 115. 
47  El nombre de este museo cambió en varias ocasiones dependiendo de quién estu-

viera al cargo de él. Ver A. Tseng, Imperial Museums, p. 113. 
48  Go Kyoto. https://kinabal.co.jp/gokyoto/wp-content/uploads/B3CF0820-30ED-

463C-AA12-E8633C101026-scaled.jpeg [Último acceso 30/09/2025] 

https://kinabal.co.jp/gokyoto/wp-content/uploads/B3CF0820-30ED-463C-AA12-E8633C101026-scaled.jpeg
https://kinabal.co.jp/gokyoto/wp-content/uploads/B3CF0820-30ED-463C-AA12-E8633C101026-scaled.jpeg


 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

168 

Sin embargo, lo más interesante para este estudio es lo que refleja el tím-
pano del pórtico. En él están representadas dos figuras antropomórficas, recli-
nadas con ropajes vaporosos y flanqueando el crisantemo de dieciséis pétalos, 
el emblema imperial. Este detalle es importante, ya que la presencia del crisan-
temo evidencia precisamente la propiedad imperial del edificio. A simple vista 
las mencionadas figuras parecen personajes mitológicos del panteón grecorro-
mano, como es común ver en este tipo de espacios en edificios europeos. Sin 
embargo, estas figuras están identificadas como dos deidades budistas japone-
sas, Gigeitennyo 技芸天女, una diosa menor de las artes, y Bishukatsuma 毘首
羯磨, una deidad vinculada a la escultura49. Cada una de las divinidades está 
representada con atributos que representan sus funciones. Gigeitennyo porta 
un rollo de pergamino y un pincel de caligrafía, mientras que Bishukatsuma 
lleva un martillo en su mano derecha, elementos que muestran sus áreas de 
dominio. 

Este hecho constituye una novedad indiscutible: la representación de una 
deidad budista según el modelo de las divinidades grecorromanas no encuentra 
paralelo alguno en la escultura japonesa anterior. Y es que esto no es una mera 
reproducción de algo que Katayama haya visto en Occidente. El valor de esta 
obra es precisamente que muestra como uno de los alumnos de Conder ha re-
cibido sus lecciones sobre el valor simbólico de la Antigüedad grecorromana y 
no sólo lo ha comprendido, sino que lo ha adaptado a las necesidades de su país, 
representando deidades japonesas con un aspecto clásico. También cabe men-
cionar que la elección de estas dos deidades, de origen budista, puede llamar la 
atención debido a la aparente política del gobierno Meiji de marginación de la 
religión budista ya mencionada. Sin embargo, esta política fue ya abandonada 
a principios de la era Meiji con la Proclamación Taikyō como ya se ha mencio-
nado50. Además, ya en la década de los ochenta toda la estatuaria budista será 
vista como algo de sumo prestigio y valor artístico, objetos que al fin y al cabo 
representan también la identidad japonesa51. 

De esta forma, deidades que hasta el momento habían sido nada más que 
figuras de culto, de repente, toman formas de divinidades grecorromanas, un 
aspecto que con toda probabilidad resulta extraño para los nacionales japone-
ses en su mayoría, pero cuya forma es muy familiar a los occidentales que visi-
taran Kioto. Y es que esa es precisamente una de las intenciones que Katayama 
tuvo al reflejar a estas dos divinidades de esta manera, que tanto los japoneses 
como los occidentales empezaran a relacionar a Japón con la Antigüedad clásica 
sí, pero sin dejar de tener en cuenta que son una nación en el otro extremo del 
mundo con sus propias tradiciones y cultura particular. La utilización de este 
lenguaje visual está, por otro lado, muy vinculado al proceso de construcción 

 
49  D. Finn, Meiji Revisited, p. 115. 
50  M. Jansen, The Making of Modern Japan, p. 354. 
51  Daniel Sastre de la Vega, Arte y Nación. El discurso de la historia del arte en el Japón Meiji 

(Barcelona: Bellaterra, 2019), p. 40. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

169 

del estado-nación japonés que está llevando a cabo el gobierno Meiji. Esta 
nueva visualidad utiliza esta estética grecorromana para representar la reali-
dad modernizada de Japón, mediante la presentación de divinidades japonesas 
como si fueran griegas. 

Por otro lado, no pasa desapercibido la elección en particular de Gigeitennyo 
y de Bishukatsuma para el tímpano. Katayama no eligió un par de deidades cua-
lesquiera, que pudieran casar más o menos bien con la representación de la re-
novada autoridad imperial. Él eligió de manera consciente dos deidades budis-
tas relacionadas específicamente con las artes, lo que visualmente las relaciona 
a las musas grecorromanas como guardianas del conocimiento que se atesora 
en las salas de los museos. No hay que olvidar que la palabra museo proviene 
del museion de Alejandría, el templo que en origen estuvo consagrado a las mu-
sas y que también sería un centro de saber. ¿Era intención de Katayama el pre-
sentar a Gigeitennyo y a Bishukatsuma como las musas japonesas? Debido a que 
el arquitecto no dejó tras de sí muchos escritos es algo difícil de saber, pero no 
sería de extrañar debido a su formación, de la que sí se sabe fue abundante en 
referencias a Grecia y a Roma debido a las obras utilizadas por Conder durante 
sus clases52. Es posible que mediante esta representación Katayama quisiera re-
lacionar el concepto de musas traducido al ámbito nipón con las dos deidades 
japonesas mencionadas, pero no hay argumentos suficientemente sólidos para 
demostrarlo. 

La otra pieza del conjunto de museos de Kansai construidos por Katayama es 
el Museo Imperial de Nara. Este edificio supone un caso interesante no por lo que 
contiene, sino precisamente por las ausencias de sus decoraciones. En claro con-
traste con el museo de Kioto y su presentación de deidades budistas a la manera 
grecorromana, el foco del edificio fue desde un primer momento su función 
como espacio de exposición de artefactos más que un escaparate estético del 
nuevo estado Meiji. El edificio está compuesto por tan solo una planta, dividido 
en tres cuerpos y posee trece diferentes estancias, cada una dedicada a un as-
pecto en concreto53. El central de estos cuerpos casi dobla en altura a las dos alas 
que lo flanquean, resaltando la importancia de este como entrada principal.  

La entrada está flanqueada por dos pares de columnas corintias, a su vez 
flanqueadas de nuevo por un par de hornacinas mientras que el espacio del 
resto de la fachada, el perteneciente a las dos alas laterales está dividido por 
austeras pilastras54. Las columnas de la entrada principal soportan un frontón 
curvo, que a diferencia del de Kioto no presenta ninguna decoración significa-
tiva más que motivos vegetales. Pese a la utilización de elementos clásicos en 
su construcción, tales como órdenes y decoraciones vegetales, nada de ellos da 

 
52  La obra ya citada de Fergusson, A History of Architecture in All Countries, incluye dos 

capítulos sobre Grecia y Roma (pp. 240-389), aparte de referencias a estas dos civi-
lizaciones en otros capítulos. 

53  A. Tseng, Imperial Museums, pp. 152-153. 
54  J. Vives, Arquitectura Moderna de Japón, p. 37. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

170 

mucha más información por sí mismos, pero sí que llama la atención su senci-
llez visual con respecto a su homólogo en Kioto.  

Aunque no hay ningún registro sobre las razones por las cuales el museo de 
Nara es visualmente más neutral con respecto a su homólogo en Kioto, se pue-
den deducir las causas debido a las reacciones que este edificio suscitó. Tras la 
construcción del edificio el gobierno de la prefectura instó a los arquitectos que 
realizasen sus proyectos en la ciudad que respetasen la tradición visual de Nara, 
ya que su entorno era considerado por el gobierno de la prefectura como el 
corazón de la tradición del país, más incluso que Kioto55. Katayama probable-
mente no era ajeno a estas potenciales protestas por parte de las autoridades 
locales, por lo que es posible que tuviera esto en cuenta al escoger elementos 
decorativos no tan foráneos a la tradición japonesa. 

Ya avanzando en la obra de Katayama, es pertinente pasar al siguiente de sus 
conjuntos, el que forman el Palacio de Akasaka y el Hyōkeikan. De entre estos 
dos es Akasaka el que va a resultar más llamativo para este estudio, ya que es 
heredero en parte de la visualidad comenzada por Katayama en el museo de 
Kioto. 

El Palacio de Akasaka fue desde sus orígenes concebido como residencia del 
príncipe heredero, el futuro emperador Taishō, como obsequio por la noticia de 
su próximo enlace, y se proyectó como uno de los edificios más suntuosos del 
país56. Esto por supuesto tiene el objetivo de reforzar la autoridad del príncipe 
heredero de cara a su futura coronación como emperador. Este palacio, sin em-
bargo, no debe entenderse solamente como una manera de cimentar la autori-
dad imperial de cara a la política interior, sino también al exterior. Cuando la 
construcción del palacio finalizó en 1908 se alzaba como la más impresionante 
de las construcciones de la era Meiji, todo un símbolo del éxito de la restaura-
ción de 1868. Japón no solamente había resistido la presión de las potencias 
occidentales, sino que había derrotado en sendas guerras a China y a Rusia; ha-
bía firmado una alianza defensiva en 1902 con la potencia más importante del 
momento, Gran Bretaña; y además había establecido un protectorado sobre Co-
rea en 1905. El suntuoso y costoso Palacio de Akasaka no es otra cosa que la 
materialización de la victoria de Japón sobre la modernidad que otrora les ame-
nazaba, pero que ahora dominan y que usan para mirar cara a cara a las nacio-
nes de Occidente57. 

Katayama por su parte se unió al proyecto en 1896 como miembro del comité 
constructivo, e inmediatamente fue enviado a Europa y a Estados Unidos en un 
viaje de un año para investigar arquitectura palaciega, lo que se evidencia en el 
producto final58. Junto a él fueron Takayama Kōjirō 高山幸次郎 (1855-1908) y 
Adachi Hatokichi 足立鳩吉 (1858-1939) que serían director de diseño y director 

 
55  A. Tseng, Imperial Museums, p. 161. 
56  A. Tseng, Imperial Museums, pp. 187-188. 
57  D. Finn, Meiji Revisited, p. 234. 
58  W. Coaldrake, Architecture and power in Japan, p. 219. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

171 

de operaciones in situ respectivamente durante la construcción del palacio59. 
Además de este primer viaje en 1897-1898, Katayama fue enviado de nuevo a 
Estados Unidos en 1899 y a Europa en 1903. El objetivo de estos viajes es el de 
investigar para el diseño del palacio, sobre todo para aspectos técnicos de este 
tales como la construcción en acero, agua corriente y calefacción, así como para 
diseño y aparato visual. Además, también usó estos viajes para adquirir mate-
riales de construcción y muebles para el palacio60. 

En el momento de su construcción, el Palacio de Akasaka fue uno de los edi-
ficios más grandes y costosos de la historia de Japón. Su coste ascendió a la 
desorbitante suma de 5 millones de yenes, y ocupa un espacio de 15.000 metros 
cuadrados con 300 habitaciones61. De hecho, su tamaño y coste fueron tales que 
no se consideró apropiado que el príncipe heredero lo ocupara, debido a la su-
perioridad visual y estética que lo separaba del palacio imperial donde habitaba 
el Emperador Meiji. El edificio quedó sin utilizar al menos hasta 1917, cuando 
el recién destronado emperador de Corea Sunjong 純宗/순종 (1874-1926) fue 
recibido en Tokio con un banquete en el palacio62. El palacio también fue utili-
zado para recibir a Eduardo, Príncipe de Gales (futuro Eduardo VIII) en su viaje 
a Japón63. Posteriormente, el príncipe heredero Hirohito 裕仁, el futuro empe-
rador Shōwa 昭和 (1901-1989), lo utilizó como residencia durante cuatro años64. 
Visualmente el palacio es de un claro estilo neobarroco, que recuerda a Versa-
lles en Francia, en su decoración suntuosa, o a Neue Hofburg en Austria en su 
planta65. En materia más concreta, la escalinata principal es de una notable si-
militud con las vienesas del Museo de Bellas Artes y de la Ópera. Además, la 
columnata de la fachada sur, y los arcos sobre los que descansa, tienen claras 
referencias a París, con la fachada este del Louvre en el primer caso y el primer 
piso del Ministerio de Marina en el segundo66. 

Se hace bastante evidente que Viena y París fueron los referentes para Kata-
yama a la hora de diseñar Akasaka, con un claro objetivo de suntuosidad y vi-
sualidad que pusiera de manifiesto los recursos y la autoridad del estado Meiji. 
La elección de estos modelos en específico no es azarosa, sino que sigue un pa-
trón bastante claro. Tanto Viena como París son capitales que, en ese momento 
o en uno anterior, fueron la sede de las monarquías más centralizadas de Europa. 
En el caso de Viena la ciudad se constituye como escaparate de la monarquía 
Habsburgo, mientras que París es el centro de diferentes regímenes monárqui-
cos de gran autoritarismo, como lo son la monarquía de los Borbones o los dos 
imperios Bonaparte. La monumentalidad que caracteriza estas urbes y que 

 
59  A. Tseng, Imperial Museums, p. 189. 
60  A. Tseng, Imperial Museums, p. 189. 
61  D. Finn, Meiji Revisited, p. 234. 
62  W. Coaldrake, Architecture and power in Japan, p. 222. 
63  A. Hiraga, «Geihin shisetsu to shite no kyū Tōgūgosho», p. 70. 
64  D. Finn, Meiji Revisited, p. 239. 
65  W. Coaldrake, Architecture and power in Japan, p. 213. 
66  D. Finn, Meiji Revisited, p. 234. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

172 

pone de manifiesto la autoridad y la suntuosidad de sus distintos regímenes 
monárquicos es ideal para el gobierno Meiji, que desea alcanzar un grado simi-
lar de autoridad y legitimidad visual para su propia monarquía. 

Entrando en materia de la recepción de la Antigüedad clásica para el palacio, 
lo que más llama la atención de todo el edificio es la decoración de su sala prin-
cipal, la Asahi no Ma 朝日の間, o sala del sol naciente. Esta sala estaba pensada 
para recepciones de más alto nivel, de ahí su ornamentación67. En el techo de 
esta sala está representada una divinidad femenina de marcado carácter solar, 
pues está montada sobre un carro tirado por caballos sobre el sol del amanecer. 
Debido a los atributos de la diosa, como su manto rosado, el halo que envuelve 
su cabeza o la rama de laurel que porta, se identifica rápidamente a la deidad 
con la grecorromana Eos/Aurora. 

La utilización de una deidad solar, específicamente una deidad relacionada 
con el amanecer, no es extraña en este contexto. Japón es conocido en occidente 
como “el País del Sol Naciente” debido a la etimología de la palabra Japón en 
japonés nihon 日本, que quiere decir “origen del sol” debido a su posición geo-
gráfica al este de China68. Sin embargo, lo que llama la atención es la elección 
de esta deidad en concreto para un lugar tan importante. Eos es, en compara-
ción con otras figuras mitológicas solares, una deidad relativamente poco im-
portante en los panteones tanto griego como romano. Sí que se menciona va-
rias veces en La Ilíada y en La Odisea como portadora del amanecer, cuyos atri-
butos visuales están reflejados en la pintura69. Aurora tenía también un templo 
dedicado cerca del foro Boario, y existían de igual manera varios festivales de-
dicados a Mater Matuta, Madre Mañana70. Por otro lado, tampoco es extraño en-
contrarla en la cerámica ática, pero su importancia palidece frente a otras dei-
dades solares, como Helios o desde luego Apolo, divinidades solares que son, al 
menos de manera aparente, más susceptibles de ser utilizadas. Además, la con-
dición de Eos como deidad femenina contrasta con las figuras masculinas del 
Emperador Meiji o del futuro emperador Taishō, lo que hace la elección de la 
diosa incluso más extraña en un principio. 

La elección de Eos como decoración de la sala principal del palacio tiene que 
ver no tanto con el mundo grecorromano y lo que llega desde Occidente, sino 
con las creencias nativas japonesas que conocemos como sintoísmo. En el pan-
teón sintoísta la deidad principal es la diosa Amaterasu Ōmikami 天照大御神, 
generalmente conocida simplemente como Amaterasu. Esta deidad no sola-
mente es una deidad solar, sino que también es la antepasada mítica de los 

 
67  A. Hiraga, «Geihin shisetsu to shite no kyū Tōgūgosho», p. 70. 
68  A. Pérez Riobó y G. San Emeterio Cabañes, Japón en su Historia, p. 104. 
69  Alicia Esteban Santos, «Eos: El dominio fugaz de la Aurora. Fuentes literarias y re-

presentaciones artísticas en el mito de Eos. Confrontación con otros mitos», Cuader-
nos de Filología clásica: Estudios griegos e indoeuropeos 12 (2002), pp. 287-318, p. 288. 

70  Martin Litchfield West, Indo-European Poetry and Myth (Oxford: Oxford University 
Press, 2007), p. 225. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

173 

emperadores de Japón. Las creencias japonesas estipulan que se puede trazar la 
genealogía de los emperadores milenios en el pasado hasta llegar a ella, in-
cluido el emperador Meiji, el cual refuerza su autoridad religiosa mediante su 
conexión con la diosa71. Teniendo en cuenta esta circunstancia, resulta com-
prensible la elección de una deidad grecorromana femenina asociada al sol, por 
su analogía con Amaterasu, la divinidad solar del panteón japonés. 

Además, la pintura del techo tiene una particularidad visual que pese a su 
sutileza puede ser indicativa de la intencionalidad de la representación. Al re-
presentar el amanecer por detrás de la deidad, se hace de manera que los rayos 
del sol están definidos en la pintura, algo que no es común de hacer en la pin-
tura occidental. Cabe destacar en este punto que el artista que realizó esta obra 
no es japonés, sino francés, aunque su identidad es desconocida hasta el mo-
mento. Está identificado por la transcripción japonesa de su nombre ペルワ Pe-
ruwa, pero se desconoce si hace referencia a su nombre de pila o a su apellido, 
lo que dificulta su identificación72. De lo que sí hay constancia es de que varios 
diseños y bocetos preliminares fueron producidos para el proyecto palatino, 
que se encuentran en los Archivos Imperiales73. Al ser miembro Katayama del 
comité constructivo, además de ser el arquitecto del edificio, se maneja la pro-
babilidad que tuviera alguna influencia sobre la pintura. 

Así, la representación tan definida de los rayos solares que emanan de detrás 
de la diosa tiene más que ver con el arte japonés que con el occidental. Esto se 
puede ver claramente si vemos las representaciones de Amaterasu en las es-
tampas japonesas de la época. En las representaciones de la época de los mitos 
en los que aparece la diosa es común reflejar el sol con rayos definidos saliendo 
tras de ella, lo que se reproduce en la pintura del Asahi no Ma74. De esta manera 
se ve reflejada en la ejecución de la pintura la intención de representar una 
figura que fuera entendida y leída tanto por el público occidental como por el 
japonés, y cuyo mensaje fuera más o menos uniforme en su significado. 

 

 
71  H. Hardacre, Shintō and the State, p. 32. 
72  Kojima Yumiko (児島由美子), «Akasaka rikyū no shitsunai sōshoku no chōtatsu seisaku 

jittai 赤坂離宮の室内装飾の調達・製作実態, [Research for the Interior Decoration 
of the Akasaka Imperial Villa] », Nihonkenchikugakkai keikaku-kei ronbun-shū日本建
築学会計画系論文集 [Journal of Architectural and Planning Research, Architectural In-
stitute of Japan] 603 (2006), pp. 183-189, espec. 184. 

73  A. Hiraga, «Geihin shisetsu to shite no kyū Tōgūgosho», p. 68. 
74  Como ejemplos más conocidos de esta característica están las dos versiones de Uta-

gawa Kunisada 歌川国貞 (1786-1864) Iwato kagura no Okoshi Akira 岩戸神楽乃起顕 
(el origen de la Iwato Kagura, 1844, 1856); y la obra de Shunsai Toshimasa 春斎年
昌 (1866-1913) Iwato kagura no Okoshi Akira岩戸神楽之起顕 (el origen de la Iwato 
Kagura, 1887). 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

174 

 
Figura 2. Detalle del techo de la sala Asahi no Ma. Autor desconocido. Tokio75. 

 
Es importante recalcar que mediante esta representación se quiso elaborar 

una suerte de sincretismo visual, por el que una figura divina pudiera ser leída 
en código occidental y japonés al mismo tiempo, y que fuera entendida en tér-
minos similares. Es por esto por lo que la figura representada en el techo de la 
sala es Eos y es Amaterasu al mismo tiempo. El argumento que Katayama exhi-
bió en el museo de Kioto evoluciona en Akasaka, pues pasa de representar el 
concepto de musa con deidades japonesas más o menos análogas a sincretizar 
visualmente una deidad grecorromana y una japonesa, combinando atributos 
y funciones de tal manera que pudiera ser leída e identificada sin problemas 
por ambas tradiciones culturales. El occidental formado que hubiera accedido 
a la sala (se recuerda que el palacio no tuvo mucho uso) se daría cuenta inme-
diatamente que se trata de la diosa Eos/Aurora. Sin embargo, el japonés que 
mirara la pintura no tendría ningún problema en identificar a la deidad con 
Amaterasu, antepasada de toda la familia imperial. 

De nuevo, esta representación está ligada de manera clara a la construcción 
de un estado-nación japonés y al reforzamiento de la autoridad imperial. Que 
Amaterasu precisamente haya sido escogida para ser representada ya no como 
una deidad grecorromana, sino mediante una deidad grecorromana, evidencia 
que la Antigüedad clásica se ha convertido en fuente de legitimidad en un lugar 
donde antes no lo era. Mediante esta representación se asocia al Emperador, y 
por lo tanto a la nación, a una visualidad que en un principio no les pertenece. 
Lo grecorromano es fuente de legitimidad para las potencias occidentales, y 
Katayama no solamente entiende ese lenguaje, sino que también lo utiliza de 
manera muy ingeniosa para representar varias ideas en un mismo diseño. 

 
75  X oficial de la Casa de Invitados del Estado, Palacio de Akasaka. 

https://x.com/cao_Geihinkan/status/1545573549565362176/photo/1 [Último ac-
ceso 30/09/2025] 

https://x.com/cao_Geihinkan/status/1545573549565362176/photo/1


 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

175 

Eos/Amaterasu no es solamente la representación de una deidad sincretizada 
visualmente, sino que es en última instancia la personificación de la nación ja-
ponesa mediante códigos occidentales. 

Por otro lado, es pertinente mencionar para este apartado que existe otro caso 
parecido al de Eos/Amaterasu en el proyecto del palacio que parece reforzar este 
argumento, aunque no llegara a materializarse en el edificio final. Se trata de una 
escultura que presidiría la entrada principal del palacio, que finalmente fue des-
cartada. Esta estatua representa a una figura femenina montando un carro tirado 
por una pareja de leones, que está vestida con vaporosos ropajes y ostentosos 
tocados budistas y presenta una corona de laurel. La imagen, por lo tanto, re-
cuerda poderosamente a la diosa Cibeles. Sin embargo, Hiraga y Noguchi identi-
fican la escultura con la deidad budista Kannon 観音76. Esto es especialmente in-
teresante debido a que Kannon jamás se ha representado en ningún tipo de si-
tuación sobre un carro tirado por leones o presentando una corona de laureles, 
características que en occidente están inmediatamente relacionadas con Cibeles. 
Por otro lado, cabe también mencionar que la escultura presenta un tocado que 
se podría atribuir a la tradición escultórica budista japonesa, ya que no pertenece 
a ninguna representación pictórica de deidades clásicas.  Esto sugiere de nuevo 
una sincretización no solamente de funciones sino también de atributos, tal y 
como pasó con la representación de Eos/Amaterasu. 
 

 
Figura 3. Diseño para una estatua de Kannon. Archivo de la Casa Imperial77. 

 
76  Hiraga Amana (平賀あまな) y Noguchi Sawako (野口沢子), Kyū Tōgūgosho (geihinkan 

Akasaka rikyū) no shōmen gaikan sōshoku no sekkei katei. 旧東宮御所（迎賓館赤坂離
宮）の正面外観装飾の設計過程, [Design process of the exterior decoration for the 
former Crown Prince's Palace (Akasaka Palace)], Nihonkenchikugakkai keikaku-kei 
ronbun-shū 日本建築学会計画系論文集[Journal of Architectural and Planning Re-
search, Architectural Institute of Japan] 81.726 (2016), pp. 1773-1782, p. 1780. 

77  Hiraga Amana y Noguchi Sawako, Kyū Tōgūgosho, p.1780. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

176 

 
La relación pretendida entre Cibeles y Kannon está menos clara que entre 

Eos y Amaterasu, pero puede tener que ver con su función común de divinida-
des protectoras. Kannon se asemeja a Cibeles en su faceta de Magna Mater, ya 
que también se encarga de proteger a los infantes y a sus progenitoras. Así las 
cosas, no es extraño pensar que esta estatua pudiera servir como protección del 
futuro emperador Taishō, el cual tenía una débil salud. Además, también es po-
sible que esta estatua tuviera el objetivo de favorecer la fertilidad de la esposa 
del príncipe heredero y proteger a sus futuros hijos, que serían emperadores 
llegado el momento. 

Por último, también es pertinente mencionar el Hyōkeikan, edificio que se 
puede emparejar con el Palacio de Akasaka debido a que su construcción fue 
motivada por el mismo evento, fueron diseñados por el mismo arquitecto, su-
pervisados por el mismo ministerio y construidos al mismo tiempo 78 . El 
Hyōkeikan fue concebido para ser un museo de arte, cuyo nombre significa 
“Sala de la Expresión Festiva”, debido a la naturaleza de su origen como conme-
moración del enlace del príncipe heredero79. Por este motivo forma parte hoy 
del Museo Nacional de Tokio. El edificio cuenta con dos pisos de altura, y la 
planta presenta forma rectangular, interrumpida por el cuerpo que sostiene la 
cúpula semiesférica que corona el conjunto. A sus extremos se levantan dos to-
rres con cúpulas que imitan a la central, pero en menor tamaño80. 

El punto que más llama la atención en este edificio es su cúpula semiesférica, 
de gran tamaño que se alza sobre la sala central del palacio. Este va a ser el espa-
cio que muestre más sofisticación y lujo de todo el edificio. La cúpula está soste-
nida sobre ocho columnas jónicas en el segundo piso, que a su vez se sostiene 
sobre ocho pilastras de mármol. El suelo de la sala está decorado con un mosaico 
compuesto por teselas de mármol de diferentes colores, traídas desde Francia81. 
Del Hyōkeikan hay que mencionar precisamente la decoración de su cúpula, ya 
que en su cara interior están representadas las diferentes artes y disciplinas me-
diante iconos. De entre estos hay varios que se representan directamente con có-
digos clásicos, como la lira para la música o un capitel jónico para la arquitectura. 
De nuevo Katayama refleja cómo el mundo clásico es inevitable para entender la 
modernidad, utilizando la Antigüedad grecorromana como manera de represen-
tar los distintos saberes que se expondrán en el museo. 

Los puntos en común entre las dos grandes obras de Katayama se hacen evi-
dentes. Tanto en el Museo de Kioto como en el Palacio de Akasaka se utilizan fi-
guras de aspecto clásico para su decoración. Sin embargo, la manera en la que 
estas están reflejadas cambia de un edificio para otro, evidenciando una evolu-
ción en el pensamiento de Katayama y una distinción en cuanto a tipologías de 

 
78  A. Tseng, Imperial Museums, p. 187. 
79  D. Stewart, The making of a modern Japanese architecture, p. 58. 
80  J. Vives, Arquitectura Moderna de Japón, p. 39. 
81  A. Tseng, Imperial Museums, p. 200. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

177 

edificios se refiere. Así, la utilización de la Antigüedad clásica para la representa-
ción de figuras antropomórficas en la obra de Katayama se podría dividir en dos 
etapas bien diferenciadas. La primera fase coincide con el Museo de Kioto, donde 
las figuras utilizadas son deidades nativas japonesas, Bishukatsuma y Gi-
geitennyo. Pese al origen budista de las figuras, religión que como ya se ha men-
cionado fue perseguida al inicio de la era Meiji, estas serían adecuadas para la 
representación nacional japonesa debido a la revalorización del budismo que se 
dio durante la década de los ochenta en adelante82. Por otro lado, en cuanto a su 
representación visual estas deidades serían consideradas, por lo tanto, plena-
mente japonesas a la hora de representar la nación, aunque estén ataviadas con 
ropajes que evocan al mundo grecorromano y se las quiera comparar con las mu-
sas debido a sus atributos. Aquí se está estableciendo una comparación en la que 
la representación de la Antigüedad clásica es cosmética, ya que dota a las deida-
des japonesas seleccionadas de un halo de prestigio debido a la elección de sus 
ropajes y representación. Al contrario que en Akasaka, la representación de 
Bishukatsuma y Gigeitennyo no es el producto de una sincretización visual de dos 
deidades homólogas, sino del ensalzamiento de dos divinidades japonesas me-
diante una visualidad grecorromana, lo que las moderniza en su aspecto. 

Sin embargo, este tipo de representación cambia en el Palacio de Akasaka, 
donde se puede apreciar la segunda etapa. Ya sea en la representación de 
Eos/Amaterasu o de Cibeles/Kannon, Katayama va un paso más adelante en su 
razonamiento. En Akasaka se lleva a cabo un programa de sincretización visual 
por el que se encuentran deidades grecorromanas equivalentes a las japonesas 
que se quieren representar y se materializan de manera visualmente híbrida. 
Así, Kannon se equipararía a Cibeles en su faceta de gran madre, y Amaterasu 
se asimilaría a Eos como deidad solar femenina.  

Gran parte de la decoración del Palacio de Akasaka sigue el modelo del Mu-
seo de Kioto en tanto en cuanto se utilizan códigos occidentales para represen-
tar realidades japonesas. Pero el cambio llega con la sincretización visual de 
deidades japonesas con las grecorromanas. Katayama no solamente representa 
a la manera clásica divinidades del archipiélago, sino que va un paso más allá. 
Encuentra deidades grecorromanas que son asimilables a las japonesas que 
quiere representar y las plasma en la decoración del palacio, lo que evidencia 
un profundo conocimiento del mundo griego y romano. De esta manera la pin-
tura del techo de la sala principal del palacio, así como el descartado diseño de 
la estatua de Kannon sobre la entrada, representarían realidades nativas japo-
nesas, pero demostrando un profundo conocimiento sobre los referentes del 
mundo occidental al sincretizarlas visualmente con homólogas grecorromanas. 
Es, al fin y al cabo, la equiparación de la realidad japonesa mediante su repre-
sentación a través de modelos clásicos.  

Así, también se percibe una distinción en la obra de Katayama entre ambas 
tipologías de edificios, ya que no se aproxima a ellos de la misma manera. Una 

 
82  D. Sastre de la Vega, Arte y Nación, p. 40. 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

178 

vez expuestas las obras más importantes del arquitecto queda claro que hay di-
ferencias entre sus museos y su palacio, y qué clase de visualidad es representada 
en estos edificios. La utilización de elementos clásicos en sus tres museos es con-
sistente, y responde a una necesidad casi técnica. Tomando el museo de Kioto 
como ejemplo más claro, Katayama utiliza la Antigüedad como exposición de mo-
dernidad y, hasta cierto punto, autoridad. La inclusión de las deidades de las artes 
Bishukatsuma y Gigeitennyo ataviadas a la grecorromana en Kioto responde pre-
cisamente a la necesidad de representar las artes japonesas mediante códigos oc-
cidentales sin perder el aspecto nativo que hace a Japón una entidad diferente 
pero igual a las potencias europeas. La decoración de un museo tan importante 
como el de Kioto hace necesaria la representación de estas deidades, que necesi-
tan ser mostradas de una manera moderna mediante el mundo antiguo. Tampoco 
está de más mencionar que los museos, al ser una tipología de edificios novedosa 
en Japón, resultan un desafío visual en cuanto a su composición decorativa, algo 
que Katayama va a ser capaz de resolver de manera exitosa. 

Lo que no es una tipología nueva de edificios en el archipiélago son los pala-
cios, centros de poder que llevan presentes en Japón desde al menos el período 
Heian (794-1185)83 . De esta tradición palatina Akasaka va a ser heredero en 
parte, pero también incluye un sinfín de nuevos elementos que lo conectan con 
el nuevo mundo en el que se ha construido, y entre ellos se encuentra la Anti-
güedad clásica. La representación del poder en espacios palatinos es una moda-
lidad no desconocida para la tradición japonesa, y Katayama, consciente de esto, 
es capaz de articular la representación de deidades grecorromanas de manera 
más compleja y completa, lo que muestra además su conocimiento sobre el 
mundo clásico y la evolución de su pensamiento. En el caso de Akasaka el pala-
cio es escaparate directo de la autoridad y prosperidad imperial, que al fin y al 
cabo son por extensión las de la nación japonesa entera. Así, la autoridad im-
perial es reflejada de manera visualmente sincretizada con una deidad greco-
rromana que, pese a no ser especialmente importante en el panteón antiguo, 
reúne atributos y características suficientes para ser dual en su percepción ja-
ponesa y occidental. El binomio Eos/Amaterasu, con sus atributos mezclados 
entre la tradición japonesa y la clásica, es la manera perfecta de representar la 
nueva realidad japonesa modernizada y soberana. 

 

 

 

Conclusiones 

 

La obra de Katayama es, al fin y al cabo, el producto de unas circunstancias muy 
específicas de la época en la que vivía, pero que responde de manera única a 

 
83  W. Coaldrake, Architecture and power in Japan, p. 2. 



 
Museos y palacios: el uso de la Antigüedad clásica en la construcción nacional japonesa 

179 

estas. El arquitecto no solamente es pionero en el campo de la arquitectura en 
Japón, ya que pertenece a la primera generación de profesionales del país, sino 
que lo hace con unas particularidades que hacen que su obra destaque en cier-
tos aspectos hasta el momento no demasiado estudiados. 

El valor de Katayama y de su obra en el campo de la recepción de la Antigüe-
dad radica precisamente en lo único de su presentación visual. La combinación 
de elementos japoneses y grecorromanos es algo que no tiene precedentes en 
el archipiélago, lo que denota el profundo conocimiento de Katayama sobre el 
mundo clásico. Conocimiento además de entendimiento, ya que el arquitecto 
muestra su dominio no solamente en las artes constructivas en el Museo Impe-
rial de Kioto y en el Palacio de Akasaka, sino también en el lenguaje clásico.  

Katayama utiliza elementos clásicos para representar realidades japonesas, 
característica evidenciada en las decoraciones de los dos edificios mencionados 
anteriormente. En Kioto el arquitecto viste y coloca a la manera grecorromana 
a dos deidades japonesas, colocándolas como protectoras del museo imperial 
casi como si fueran musas clásicas. Este argumento lo vemos evolucionado y 
refinado en Akasaka, donde Katayama es capaz de sincretizar visualmente una 
deidad japonesa (Amaterasu) y una deidad grecorromana (Eos/Aurora) que 
comparten funciones y atributos. De esta manera el arquitecto logra utilizar 
una figura mitológica clásica para representar Japón, algo muy común en los 
estados-nación occidentales como en el caso de Britannia como Minerva para 
Reino Unido. Por otro lado, los atributos mixtos de la pintura logran no sola-
mente que se la identifique también como Amaterasu, sino dotar a la diosa ma-
dre de la familia imperial de una visualidad modernizada. 

Y es que ese es el fin último de la representación de elementos clásicos en la 
obra de Katayama, presentar una modernidad visual. Katayama es, al fin y al 
cabo, parte de los profesionales que transformarán el Japón de la era Meiji hacia 
un estado nación moderno. Empapados de un conocimiento recién adquirido 
sobre la ciencia y la cultura de Occidente, este grupo de académicos y técnicos 
utilizarán el mundo grecorromano para hacer llegar su mensaje, generalmente 
político. A lo largo de la era Meiji la gran preocupación del estado será construir 
un estado nación fuerte para poder preservar su soberanía e integridad terri-
torial. Katayama fue consciente desde el primer momento de su carrera que el 
mundo clásico guarda una gran importancia en el mundo en el que vive, domi-
nado de manera creciente por potencias de cultura europea que consideran la 
Antigüedad como fuente última de legitimidad. Entendiendo que la Antigüedad 
clásica juega un papel crucial en la construcción de legitimidades en el mundo 
moderno, Katayama usa su conocimiento sobre el mundo clásico para afianzar 
visualmente la autoridad imperial, y la de la nación por extensión. 

A lo largo de estas páginas se ha mostrado como uno de los puntos comunes 
de Katayama en toda su obra es precisamente la utilización de la Antigüedad 
clásica como manera de legitimación. Tanto en el museo de Kioto como en el 
Palacio de Akasaka el arquitecto utiliza elementos grecorromanos para reflejar 



 
Iñigo de Loyola Izuzquiza Gimeno 

180 

una nueva imagen intencionada del país, aunque no lo hace de igual manera en 
los dos casos, evidenciando no sólo una evolución de su pensamiento, sino tam-
bién una distinción entre tipologías de edificios. Para el Museo Imperial de 
Kioto Katayama viste a la manera grecorromana a dos deidades japonesas de 
las artes, representando la modernidad de la institución. En Akasaka Katayama 
sincretiza visualmente a Amaterasu, deidad solar principal del panteón sin-
toísta y antepasada mítica de la familia imperial, con Eos, diosa del amanecer.  
Esto resulta en una combinación de atributos de ambas divinidades para mos-
trar una reforzada y renovada autoridad imperial a través de cánones que se 
pueden leer casi de la misma manera desde una perspectiva occidental y japo-
nesa, lo que muestra el conocimiento de Katayama en cuanto al mundo antiguo 
se refiere. 

Es en su obra precisamente donde Katayama refleja mejor este conocimiento, 
donde utiliza ese saber adquirido sobre Grecia y Roma durante su formación y 
sus viajes para reflejar una realidad moderna japonesa. Una realidad moderna 
japonesa que, paradójicamente, se representa en la obra de Katayama mediante 
la utilización del mundo antiguo grecorromano. 


