
TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 
NOTAS A PROPÓSITO DE UN FRAGMENTO 

DEL CODEX ARABICUS MONACHENSIS AUMER 238 

Juan Pedro MONFERRER SALA 
Universidad de Córdoba 

Resumen: Análisis de un fragmento lucano de la "versión occidental" de los 
Evangelios contenidos en el Codex Arabicus Monachensis Aumer 238, pres­
tando especial atención al origen de la misma e indicando algunos aspectos de 
interés para ulteriores investigaciones. 

Abstract: In this paper we attempt to give sorne analysis of a Lukan fragment from 
the "Western version" of the Gospels, included in the Codex Arabicus Mona­
chensis Aumer 238, with special reference to the origin of the texto Besides 
this, several aspects of interest are pointed out for further researches. 

Palabras clave: Evangelios. AI-Andalus. Traducción. 

Key words: Gospels. AI-Andalus. Translation. 

1. INTRODUCCIÓN! 

Cinco son los grupos en que se ha venido clasificando a las versiones árabes 
de los Evangelios, 2 excepción hecha de algún caso aislado, que se nos conservan 
en manuscritos: un primer grupo cuya traducción procedente de un original grie­
go; el segundo realizado o corregido a partir del texto siriaco de la Pesl{ta o del 
copto (bohaírico y sahídico); el tercero es el resultante de dos recensiones ecléc­
ticas distintas elaboradas por el Patriarcado de Alejandría durante el siglo XIII; el 
cuarto reune aquellas versiones de carácter misceláneo, algunas de las cuales 
adoptaron la forma de la prosa rimada (saY ') a imitación del Corán; y en quinto 
lugar se hallan las versiones que han sido corregidas a partir de otras derivadas 
de una Vorlage diferente. 3 

1. Deseo manifestar mi más sincero agradecimiento a mi amigo y colega de la Universidad de Córdoba, el Prof. 
Ángel Urbán, cuyas ideas y discusión del artículo han servido sobremanera para aclarar e iluminar el texto. 

2. El término iny"il (pI. anayfl) procede del griego TO éúayyÉALOv, probablemente a través del etiópico wangez, cfr. 
A. Jeffery, The Foreign Voeabulary ofthe Qur'iín, Baroda, 1938, pp. 71-72. 

3. La clasificación se debe a 1. Guidi, «Le traduzioni degli Evangeli in arabo e in etiopico», Atti della R. Aeeademia 
dei Lineei, CCLXXXV (1888), pp. 5-27 Y 30-32 con especímenes textuales; vid. las importantes colaciones de 

MERIDIES, V-VI, 2002, pp. 29-50. 



30 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

La copia oriental más antigua de los Evangelios conservada hasta la fecha 
Gunto con las epístolas paulinas) parece ser aquélla de la laura de Miir Siibii, en 
las afueras de Jerusalén, que recoge fragmentos de los sinópticos y ha sido fecha­
da como perteneciente a los siglos VIII-IX. Por su parte, la versión completa más 
temprana de los cuatro evangelios en árabe parece ser la conservada en el fondo 
Borgiano de la 'Biblioteca Apostólica Vaticana', conocida como Vaticano Arabo 
134 y copiada con anterioridad al año 885. 

A todas estas versiones procedentes del medio oriental5 -y sin olvidar impor­
tantes fragmentos conservados en obras de autores musulmanes6- hay que añadir 
las específicamente occidentales (gruppo occidentale en palabras de Guidi) cuyo 
texto de partida parece estar representado por un texto latino, en principio elabo­
rado a partir bien de la Vetus o de la Vulgata (cuyo texto fue empleado hasta los 
postreros días del Islam españoF) cuando no conectado con alguna de estas dos 
tradiciones escriturarias latinas. 

Una de las tres primeras versiones árabes de los Evangelios (descartada la 
atribuida al obispo Juan Hispalense en el siglo VIII a partir de la Vulgata latina, 
si hemos de hacer caso a Metzger8) realizada en al-Andalus -y con la que en opi-

fragmentos (Mt 1,18-25; 5,23-45; Lc 4,1-13 y Jn 19,28-42) realizadas por C. Peters, «Proben eines bedeutsamen 
arabischen Evangelientextes», Oriens Christianus, 33 (1936), pp. 188-211, espec. 196-211; cfr. además, a partir 
de Guidi, B. M. Metzger, «Early Arabic Versions of the New Testament», en: M. Black/W. Smalley (Eds.), On 
Languaje, Culture and Religion: in Honor of Eugene A. Nida, La Haya-París, 1974, p. 159; también C.E. Pad­
wick, «AI-Ghazali and the Arabic Versions ofthe Gospels. An Unsolved Problem», Muslim World, XXIX (1939), 
pp. 130-140. 

4. Cfr. sobre estas muestras manuscritas B. M. Metzger, The Early Arabic Versions of the New Testament. Their 
Origin, Transmission, and Limitations, Oxford, 1977, pp. 261-265; S. H. Griffith, «The Gospel in Arabic: An 
inquiry into its Appearance in the First Abbasid Century», Oriens Christianus, 69 (1985), pp. 131-132, vid. tam­
bién 133-135 y S. H. Griffith, «The Monks of Palestine and the Growth of Christian Literature in Arabic», The 
Muslim World, LXXVIII (1988), pp. 17-18. Sobre un par de aspectos del ms. n. o 13 de la Biblioteca Apostólica 
Vaticana, vid. J. P. Monferrer Sala, «Una traducción árabe con 'pseudoescolio exegético anónimo'. Una nota de 
crítica textual interna a propósito del ms. sabaítico Vaticano Arabo 13», Boletín de la Asociación Española de 
Orientalistas, XXXVII (2002), en prensa; también J . P. Monferrer Sala, «Dos antiguas versiones neotestamenta­
rias árabes surpalestinenses: Sin. al'. 72, Vat. al' 13 y sus posibles Vorlagen respectivas greco-alejandrina y siria­
ca de la Pesiftii», La Ciudad de Dios, CCXIII (2000) , pp. 363~387 . 

5. Entre las ediciones de Evangelios de procedencia oriental cabe destacar las de P. de Lagarde, Die vier Evange­
lien arabisch, Osnabrück, 1972 (=Leipzig, 1864) y B. Levin, Die graeschich-arabische Evangelien-Übersetzung 
Vat. Borg. Al'. 95 und Ber. Oriento oct. 1108, Úppsala, 1938. '/ . 

6. Cfr. dos ejemplos relativamente tempranos, uno sobre "las inconsistencias de los Evangelios" de Ibn I:Jazm (cfr. 
una traducción parcial de. Thomas E. Burman en la obra recopilatoria Medieval Iberia. Readings from Christian, 
Muslim, and Jewish Sources. Edited by Olivia Remie Constable, Filadelfia, 1997, pp. 81-83 y que en toda su 
amplitud y con abundantes citas evangélicas, aunque con alguna omisión, puede verse en la traducción que reali­
zara el P. Miguel Asín Palacios, Abenházam de Córdoba y su Historia crítica de las ideas religiosas. 5 vols., 
Madrid, 1984); y un segundo, neotestamentario aunque no evangélico pero enormemente importante para noso­
tros, es la cita de la 'Epístola de Santiago' (1,17) que nos recoge el célebre médico cordobés Ibn fulyul (cfr. Ibn 
fulyul, Kitiib fabaqiit al-afibbii' wa-l-lJukamii'. Ed. de Fu'iid Sayyid, El Cairo: Institut Francais d'Archeologie 
Orientale du Caire, 1955, 3). Un tercer ejemplo algo más tardío, del siglo XII 'v es el representago por Alpnad b. 
'Abd al-~amad al-Jazrayi con su Maqiimi' al-$ulbiin. Ed. de 'Abd al-Mayid al-Sarfi, Túnez: al-Yiimi'a I-Tünisiy­
ya, 1975 (cfr. la reseña de Sami.r Khalit Samir en Islamochristiana, 6 [1980], pp. 242-254). Agradezco a mi que­
rido colega tunecino, el Prof. Yum'a Sija, la amabilidad de haberme hecho llegar un ejemplar de esta obra. Y 
cabe añadir, además, un cuarto caso, éste del S. XIII: el del Imam al-Qur~ubi, al-l'lam bi-miifi Din al-na~arii 
min allasiíd wa-awham wa-i?hiir malJiísin Din al-Islam wa-ilbiit nubuwwat Nabf-nii MulJammad 'alay-hi l-~aliit 
wa-l-salam. Ed. Alpnad I:Iiyázi I-Saqqa, El Cairo: Dar al-Tura! al-'Arabi, 1980, cuya exacta procedencia de las 
citas allí recogidas, al igual que sucede con las contenidas en el Maqami' al-$ulban de al-Jazrayi, aún aguarda su 
concreta localización. 

7. Cfr. el caso de las diversas citas del Salterio en un fragmento de oraciones en aljamiado editado por W. Hoener­
bach, S¡idnisch-islamische Urkunden aus del' Zeit del' Na~riden und Moriscos, Bonn, 1965, pp. 298-300. 

8. Vid. B. M. Metzger, The Early Versions ofthe New Testament, p. 259 y n. 6. Sobre esta atribución, vid. J . P. 
Monferrer Sala, «De nuevo sobre Iohannes Hispalensis y la primera versión árabe de las "Sagradas Escrituras", 
realizada en al-Andalus», Revista del Instituto Egipcio de Estudios Islámicos, XXXI (1999), pp. 77-105. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 31 

nión de algunos parecen relacionarse, bien de forma directa o indirecta, cuatro de 
la media docena de copias de las que tenemos noticia9 - se debe a un cristiano ara­
bizado de Córdoba. 

Éste, un tal Is1)aq b. Balasq (Isaac el de Velázquez/Blázquez/Velasco/Blasco), 
elaboró una traducción de los Evangelios en el año 946 (taljama sana sitt wa­
arba'fna wa-tis' mi 'a 'alayaday IslJiíq b. Balasq al-Qur{ubf ra~ima-hu Alliih lO) a 
partir de un texto de la Vetus fuertemente influenciado por la Vulgata (Seine Vor­
lage war eine Hs mit dem altlateinischen Evv-Text, der stark durch die Vulgata 
beeinflusst war). En opinión de ilustres investigadores 1 1 , esta versión sólo es supe­
rada por ahora en antigüedad -a falta de nuevos hallazgos o material documental 
que pruebe otra cosa- por los Evangelios conservados en un manuscrito de 
Madrid12 y un fragmento de un manuscrito árabe-latino de la 'Epístola a los Gála­
tas'13 (cuyos dos textos, independientes entre sí, han sido datados por procedi­
mientos paleográficos como una copia de finales del siglo IX o comienzos del X14). 

Ambos constituyen las muestras más arcaicas que poseemos de una versión 
árabe (cuando menos parcial) de los libros del Nuevo Testamento15

, ya que las 
citas del Antiguo Testamento recogidas en el Fi~al del cordobés Ibn J1azm (994-
1064) pertenecen a la tradición textual oriental, muy probablemente distinta de la 
que representa la traducción del judío egipcio del Fayyñm Se'adya ha-Ga'ón 
(±892-942)16, de la que exegetas judíos de la reputación de Dunas b. Labrat (s. 

9. Del estudio de esta familia textual se ocupa la Tesis Doctoral en curso de Ph. Roisse, bajo la dirección de los 
Profs. Corriente y Fórneas. Vid. al respecto 'Ubada Kui)ayla, Ta'rlj al-na~iirafll-Andalus, El Cairo: al-Ma~ba'a 
I-Islamiyya 1-I:Jadi1a, 1414/1993, pp. 115-138 (con bastantes deficiencias); A. C. López y López, «La traducción 
de los Evangelios al árabe por Isaac Ben Velasco de Córdoba en el siglo X a. D.», Boletín Millares Cario [Actas 
del Congreso "Agustín Millares Cario: Maestro de Medievalistas" (1893-1993), Las Palmas de Gran Canaria, 
18-21 de mayo de 1993], 13 (1994), pp. 79-84 Y Ph. Roisse, «Los Evangelios traducidos del latín al árabe por 
Isi)aq b. Balasq al-Qur~ubi en 946 d.C.», en: C. Castillo; 1. Cortés y J. P. Monferrer (Eds.), Estudios Árabes 
dedicados a D. Luis Seco de Lucena (En el XXV Aniversario de su muerte), Granada, 1999, pp. 157-158. 

10. Según recoge una nota colocada al comienzo del evangelio de Lucas del ms. Aumer 238 de Múnich, que tam­
bién aparece en el ms. de la Catedral de León, vid. 1. Guidi, «Le traduzioni degli Evangeli in arabo e in etiopi­
co», Atti della R. Accademia dei Lincei, CCLXXXV (1888), pp. 28-29; cfr. G. Levi della Vida, «Los mozára­
bes entre Occidente y el Islam», Qurt.uba, 2 (1997), p. 313 (versión española). 

11. Vid. G. Graf, Geschichte der christlichen arabischen Literatur. 5 vols., Módena,1996 (= Ciudad del Vaticano, 
1944-47),1, p. 167; cfr. K. Vollers y E. von Dobschütz, «Ein spanisch-arabisches Evangelienfragment», Zeitsch­
rift der Deutschen Morgenliindischen Gesellschaft, LVI (1902), pp. 643-648; S. Fraenkel, «Zu dem spanisch­
arabischen Evangelienfragment», Zeitschrift der Deutschen Morgenliindischen Gesellschaft, LVII (1903), p. 201; 
A. Baumstark, «Markus kap. 2 in der arabischen Übersetzung des Isaak Velasquez ver6ffentlich und unter dem 
Gesichtspunkt des Zusarnmenhangs mit dem Diatessaron Gewürdigt», Oriens Christianus, LVII (1934), p. 227; 
F. Taeschner, «Die monarchianischen Prologe zu den vier Evangelien in der spanisch-arabischen Bibelüberset­
zung des Isaak Velaskez nach der münchener Handschrift Codo Arab. 238. Herausgegeben und Übersetzt», 
Oriens Christianus, LVIII (1935), pp. 80-99; C. Peters, Das Diatessaron Tatians. Seine Überlieferung und sein 
Nachwirken im Morgen- und Abendland sowie der heutige Stand seiner Eiforschung, Roma, 1939, p. 175-177; 
B. M. Metzger, The Early Versions of the New Testament, p. 260; J. A~falg, «Arabische Bibelübersetzungen», 
en: R. H. Bautier y R. Auty (Eds.), Lexikon des Mittelalters, Münich-Zürich, 1983, 11, col. 95; 1. Assfalg, 
«Mozarabes», en: J. Assfalg y P. Krüger, Petit Dictionnaire de l'Orien! Chrétien. Traduction de J. Longton, Bre­
pols, 1991, p. 388. 

12. Vid. D. De Bruyne y E. Tisserant, «Une feuille arabo-latine de l'Épitre aux Galates», Revue Biblique, 7 (1910), 
p.329. 

13. Sobre la Vulgata latina de la 'Epístola a los Gálatas' y su relación con el texto griego, vid. M. J. Lagrange, «La 
Vulgate latine de l'Épitre aux Galates et le texte grec», Revue Biblique, XIV (1917), pp. 424-450. 

14. Vid. D. De Bruyne y E. Tisserant, «Une feuille arabo-latine de l'Épitre aux Galates», Revue Biblique, 7 (1910), 
p. 324, cfr. 330. 

15. Vid. D. De Bruyne y E. Tisserant, «Une feuille arabo-latine de l'Épitre aux Galates», Revue Biblique, 7 (1910), 
p. 328, cfr. 335. 

16. Vid. Hava Lazarus-Yafeh, Intertwined worlds. Medieval Islam and Bible criticism, Princeton (Nueva Jersey), 
1992, pp. 122-123 y 136-137; cfr. no obstante la opinión favorable que mantenía G. Levi della Vida, «Los mozá-



32 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

X), yehudá b. Bal'am (S. XI), Abraham b. 'Ezra' (s. XII) y Bahyá b. Aser (s. 
XIII) se sirvieron ampliamente de una de las versiones de la traducción de 
Se'adyá17, y ello pese a las duras críticas que le propinara el incisivo Dunas.18 

Sin duda, el gran valor que poseen las versiones árabes conservadas, traducidas 
y/o copiadas en al-Andalus, debe ayudarnos a esclarecer los mecanismos de traduc­
ción empleados en los círculos de cristianos occidentales arabizados 19 , así como los 
procedimientos exegéticos seguidos por éstos o por los cristianos orientales que 
pudieran haber tomado parte en la empresa. Asimismo, contribuirán a arrojar luz 
sobre las fuentes escriturísticas que manejaban y de las que se valían los traductores. 

Imprescindible será, para todo ello, elaborar una '-'visión de conjunto" de la 
producción literaria árabe cristiana de al-Andalus'2o, como parte, a su vez, de una 
empresa de carácter más general que contenga la producción literaria árabe cris­
tiana oriental, clasificando tanto desde el punto de vista cronológico, como desde 
la tipología literaria, todo el material existente para poder avanzar paulatinamen­
te en el análisis particular de motivos y cuestiones específicas y concretas de cada 
uno de los distintos corpora21

• 

Además, no hay que perder de vista un elemento clave para la comprensión 
de esta tipología literaria: en ningún momento debemos entender la 'producción 
bíblica' (en este caso los evangelios) como un 'corpus literario acabado'. El texto 
no queda como algo fijo e intocable a través del tiempo; las distintas traducciones 
que se van haciendo a otras lenguas hacen que el texto cambie, evolucione, expe­
rimente procesos de reescritura y reinterpretación por mor de la propia e inherente 
labor de cada traductor. 

rabes entre Occidente y el Islam», Qurfuba, 2 (1997), p. 313. Sobre las versiones árabes del Pentateuco de 
Se'adya, vid. L. Bodenheimer, «Das Paraphrastische der arabischen Ueberse~ung des R. Saadia Gaon», 
Monatschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judenthums, 4 (1855) , pp. 23-33; J. Derenbourg, Oeuvres 
completes de R. Saadia Ben Joseph el-Fayyumi, París, 1893, tomo I (cfr. A. Schmield, «Randbemerkungen zu 
Saadia's Pentateuchübersetzung, ed. Derenburg», Monatschriftfür Geschichte und-Wissenschaft des Judenthums, 
45 (1901), pp. 124-129 Y W. Bacher y D. Jacob Cohn, «Zu Saadja's Pentateuchübersetzung», Monatschriftfür 
Geschichte und Wissenschaft des Judenthums , 45 (1901), pp. 565-566; R. Edelmann, «On the Arabic Versions 
of the Pentateuch», en: Studia Orientalia Joanni Pedersen Septuagenario dicata, Hauniae, 1953, pp. 71-75 Y G. 
Graf, Geschichte der christlichen arabischen Literatur, I, pp. 101-103. --

17. Cfr. P. Kah1e, The Cairo Geniza, Oxford, 19592, p. 55 . 
18 . Vid. C. del Valle Rodríguez, La Escuela Hebrea de Córdoba. Los orígenes de la Escuela filológica hebrea de 

Córdoba , Madrid , 1981, pp. 624-633 . 
19. Sobre los "cristianos arabizados andalusíes", vid. D. Wasserstein, The Rise and Fall ofthe Party-Kings. Politics 

and Society in Islamic Spain, 1002-1086, Princeton (Nueva Jersey), 1985, pp . 224-246; M. de Epalza, «Moza­
rabs: An Emblematic Christian Minority in Islamic al-Andalus», en: Salma Khadra Jayyusi (Ed.), The Legacy of 
Muslim Spain, Leiden-Nueva York-Colonia, 1992, pp. 149-170; M. a Jesús Viguera MoIíns, «Sobre mozárabes», 
en: Proyección histórica de España en sus tres culturas: Castilla y León, América y el Mediterráneo, vol. III: 
Árabe, hebreo e historia de la medicina, Valladolid, 1993, pp. 205-216; M. a Jesús Viguera MoIíns, «Cristianos 
y judíos en al-Andalus», Cuadernos de Estudios Medievales y Ciencias y Técnicas Historiográficas. Tomás Que­
sada. Homenaje, 20-23 (1995-98), pp. 619-633. Vid. también R. Castejón Calderón, «Los mozárabes del s. VIII 
al s. X», Boletín de la Real Academia de Córdoba, 102 (1981) , pp. 221-239 y J. Gil, <<Judíos y cristianos en la 
Hispania (s. VIII y IX}», Hispania Sacra, XXXI (1978-79), pp. 1-80. , 

20. Para un notable y bien diseñado avance al respecto, vid. P. S. van Koningsveld, «La literatura cristiano-árabe de 
la España Medieval y el significado de la transmisión textual en árabe de la Collectio Conciliorum», en: Conci­
lio III de Toledo. XIV Centenario 589-1989, Toledo, 1991, pp. 695-710; vid. asimismo P. S. van Koningsveld, 
«Andalusian Arabic manuscripts from medieval Christian Spain. A comparative, intercultural approach», Israel 
Oriental Studies, 12 (1991), pp. 75-110; «Andalusian-Arabic manuscripts from medieval Christian Spain. Sorne 
supplementary notes», en: Festausgabe für Hans-Rudolph Singer, Frankfurt, 1991, JI, pp. 811-824; «Christian 
Arabie-literature from medieval Spain: an attempt at periodization», en: Samir Khalil Samir y J. S. Nielsen, 
Christian Arabic apologetics during the Abbasid period, 750-1258, Leiden-Nueva York-Colonia, 1994, pp. 203-
224. 

21. Vid. J. P. Monferrer Sala, <<Sobre literatura árabe cristiana y propuesta de trabajo», 'Ilu , 4 (1999), pp. 123-138. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 33 

Un elemento clave que no podemos dejar de lado, por tanto, es el que viene 
representado por la exégesis y su sustrato cultural como necesario e ineludible en 
la labor_del traductor22 ; si no tenemos presente y valoramos en su justa y adecua­
da médida este componente tan importante en la tarea del traductor no acabare­
mos de situar el texto en su adecuado contexto. Es más, este elemento cobra vida 
propia por tratarse de un tipo de texto que exige y obliga a la interpretación de 
cada una de sus palabras, para así penetrar lo más íntimo del 'mensaje' que el tra­
ductor está vertiendo a esa segunda lengua. Por ello, al tratar estas muestras tex­
tuales habremos de considerar los distintos estadíos por los que han atravesado los 
textos para poder desbrozar los problemas de crítica textual y literaria que nos 
plantee el texto que tengamos entre las manos. 

Cometeríamos un error desde el punto de vista histórico y literario, si pre­
tendiésemos que el traductor árabe tenía únicamente presente la versión latina. Sin 
duda alguna que, además de comentarios, también tuvo que contar con muestras 
vétero y neotestamentarias de procedencia oriental llegadas a la Península como 
consecuencia de los viajes realizados a Oriente por cristianos hispánicos o por la 
venida a Hispania de cristianos orientales. Sin menospreciar, en modo alguno, el 
grado de arabización que alcanzaron determinadas élites de la población cristia­
na23 , la presencia y la labor de los cristianos orientales llegados a la Península aún 
deben recibir la debida atención. 24 

Es conocida, por lo demás, la huida y consiguiente establecimiento durante 
los siglos X y XI de monjes bizantinos a lo largo de la ribera de Asia menor y la 
cuenca mediterránea25 , así como la llegada también de monjes bizantinos al Valle 
del Ebro y también la llegada de monjes palestinenses a al-Andalus en el siglo 
IX26, amén de los viajes emprendidos por cristianos peninsulares (continuando una 
acendrada tradición peregrina hispánica de siglos anteriores) por tierras orienta­
les, algunos de los cuales acabarían asentándose allí. 27 

22. Para el caso del sustrato cultural latino en los mozárabes cordobeses del s. IX vid. los detallados trabajos de mi 
docto colega y amigo P. P. Herrera Roldán, «Una aproximación allegado latino de los mozárabes cordobeses», 
Meridies, I (1995), pp. 9-22; vid. también su Cultura y lengua latinas entre los mozárabes cordobeses del s. IX, 
Córdoba, 1995. El caso de los toledanos, de los siglos VIII al XI, ya fue brillantemente expuesto por M. C. Díaz 
y Díaz, «La vida literaria entre los mozárabes de Toledo (siglos VIII-XI)>>, en: Arte y Cultura Mozárabe. Ponen­
cias y Comunicaciones presentadas al I Congreso Internacional de Estudios Mozárabes: Toledo, 1975, Toledo, 
1979, pp. 71-100. ' 

23. Un ejemplo de esta "élite cultural" ha sido estudiado por A. C. López y López, «ElIconde los cristinos Rabi'b. 
Teodulfo, exactor y jefe de la guardia palatina del emir al-l:Iakam 1», al-Andalus-Magreb, 7 (1999) , pp. 169-184. 

24. Tentativas las encontramos en S. Fernández Ardanaz, «Monaquismo oriental en la Hispania de los siglos VI-X», 
en: A. González Blanco (Ed.), Antigüedady cristianismo. Monografías históricas sobre la antigüeda tardía. XVI. 
Los columbarios de La Rioja, Murcia, 1999, pp. 203-214, espec. 204, 207-209 Y 210-213. Interesantes páginas 
sobre las influencias orientales las hallamos en D. Millet-Gérard, Chrétiens mozarabes et culture islamique dans 
l'Espagne des vme-IXe siecles, París, 1984, pp. 153-181 Y Th. E. Burmann, Religious polemic and the intellec­
tual history ofthe Mozarabs, c. J050-1200, Leiden-Nueva York-Colonia, 1994; pp. 95-124. 

25. Vid. la situación que describe S. H . Griffith, «Byzantium and the Christians in the world of Islam: Constantino­
pIe and the church in the Holy Land in the ninth century», Medieval Encounters , 3 (1997) , p . 236. 

26. Vid. en torno al enigmático monje Jorge de Belén las consideraciones que vierte L. A. García Moreno, «Monjes 
y profecías cristianas próximo-orientales en al-Andalus del s. IX», Hispania Sacra, LI (1999), pp. 95-100. Acer­
ca del personaje, vid., E. Flórez, España Sagrada. Theatro geographico-historico de la Iglesia de España. Ori­
gen, divisiones y limites de todas sus Provincias. Antiguedad, Traslaciones, y estado antiguo y preferente de sus 
Sillas, con varias Dissertaciones criticas, Madrid , 1752, X, pp. 379-380 (tratado 33, capítulo II); G. Levi della 
Vida, «Los mozárabes entre Occidente y el Islam», QUrfuba, 2 (1997), pp. 309-311. 

27. Vid. M. C. Díaz y Díaz, «La circulation de manuscrits dans la Péninsule Ibérique du VIIIe au Xle siecle», Cahiers 
de Civilisation Médiévale, XII (1969), p. 384. 



34 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

No habría que descartar las varias posibilidades de "participación activa" de 
cristianos orientales, como ya venimos apuntado en otros trabajos28, para poder 
avanzar en otra línea de análisis textual, aunque para ello debamos esperar a que 
se editen más textos con el fin de realizar un cotejo más preciso. Es más, todos y 
cada uno de los posibles desarrollos experimentados por el texto habrán de ser 
tenidos en cuenta: transmisión textual, traducción, interpretación del traductor, 
fijación del texto, etc. 

Todos estos elementos, junto con los que vaya deparando el análisis y estudio 
de cada uno de los textos en particular, habrán de ser sopesados y valorados; asi­
mismo, yen esta misma línea, la identificación del original de la traducción de un 
texto árabe realizado tomando como base un texto latino nos obligará a tener pre­
sente la exégesis escriturística desarrollada en Occidente, así como las distintas 
tradiciones textuales neotestamentarias y las interpolaciones incorporadas por las 
distintas familias de textos29, aunque sin descartar la posible "ingerencia" de un 
texto griego (e incluso siriaco o capto) o árabe oriental, así como comentarios o 
exégesis procedentes de círculos cristianos orientales, todo lo cual pudo estar a 
mano de los 'traductores árabes cristianos andalusíes'. 

Para la edición del texto y el análisis de algunos de sus elementos que pre­
sentamos como ejemplo nos hemos servido de la reproducción facsímil que lleva­
ra a cabo Heinrich Goussen30 -donde realiza la descripción de una serie de manus­
critos árabes- del Codex Arabicus Monachensis Aumer 238 conservado en un 
manuscrito del siglo XIV (1394), copiada a su vez de una versión de 114531 . Este 
fragmento ofrece un texto de relativa antigüedad, pero de enorme importancia 
para conocer los mecanismos de traducción, adaptación y trasmisión de este tipo 
de literatura, de un valor sin par en el ámbito de la cristiandad occidental de cul­
tura árabe radicada en al-Andalus. 

28. Vid. J. P. Monferrer Sala, «Les chrétiens d'al-Andalus et leurs manifestations culturelles», en: La Tolérance. 4' 
Centenaire de l'Édit de Nantes. Colloque Universitaire International. Histoire, Philosophie, Sociologie, Lettres, 
13-16 Mai 1998, Nantes, 1999, pp. 368-369; también J. P. Monferrér Sala, «Sobre' una lectura del Cod. Ar. 238 
de la Bayerische Staatsbibliothek de Münich: un ejemplo de la labor traductora de los 'cristianos arabizados anda­
lusíes '» , Qur(uba, 4 (1999), pp, 194-197; J. P. Monferrer Sala, «Ya-btil l-lild! Ji l-samilwilt .. . Notas sobre anti­
guas versiones árabes del "Padre Nuestro"», AI-Qanfara, XXI (2000), pp. 299-300; J. P. Monferrer Sala, 
«Salmo 11 en versión árabe versificada. Unas notas en torno a las fuentes de la traducción del Psalterio de Rafs 
b. Albar al-Qlit"i», Miscelánea de Estudios Árabes y Hebraicos [Homenaje al Pro! Antonio Torres en su 70 ~ni~ 
versario] (Sección de Hebreo), 49 (2000), p. 306 Y 314; J. P. Monferrer Sala, «Los andalusíes», en: Ma J. 
Viguera Molíns y C. Castillo (Coords.), El esplendor de los Omeyas cordobeses. La civilización musulmana de 
Europa Occidental, Barcelona, 2001, p. 255. 

29. Cfr. al respecto F.C. Burkitt, The Old Latín and the 1tala. With an Appendix containing the Text ofthe S. Gallen 
Palimpsest of Jeremiah, Cambridge, 1896, pp. 10-17. 

30. Vid. H. Goussen, Die christlich-arabische Literatur der Mozaraber, Leipzig, 1909, lámina 8, al final. Para la 
versión española del texto de Goussen: La literatura árabe cristiana . Presentación, traducción del alemán y selec-
ción bibliográfica de J. P. Monferrer Sala, Córdoba, 1999. , 

31. Vid. 1. Guidi, «Le traduzioni degli Evangeli in arabo e in etiopico», Atti della R. Accademia dei Lincei, 
CCLXXXV (1888), p. 28; cfr. K. Vollers y E. von Dobschütz, «Ein spanisch-arabisches Evangelienfragment», 
Zeitschrift der Deutschen Morgenliíndischen Gesellschaft, LVI (1902), p. 635; A. Baumstark, «Markus kap. 2 
in der arabischen Übersetzung des Isaak Velasquez veroffentlich und unter dem Gesichtspunkt des Zusammen­
hangs mit dem Diatessaron Gewürdigt», Oriens Christianus, LVII (1934), pp. 226-227 Y 232-233. Para una des­
cripción paleográfica del manuscrito y datación del mismo, vid. K. Romer, Der Codex Arabicus Monacensis 
Aumer 238. Eine spanisch-arabische Evangelienhandschrift, Leipzig, 1905, pp. 1-9 Y K. Romer, «Studien über 
den Codex Arabicus Monacensis Aumer 238», Zeitschriftfür Assyriologie, XIX (1905-6), pp. 98-125. Para unas 
notas descriptivas del mismo, vid. Ph. Roisse, «Los Evangelios traducidos del latín al árabe .. . », en: C. Castillo, 
1. Cortés y J. P. Monferrer (Eds.), Estudios Árabes. Dedicados a D. Luis Seco de Lucena ... , pp. 155-157. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 35 

2. ANÁLISIS GENERAL DE Lc 22,47-23,2 (CODEX ARABICUS MONACHENSIS AUMER 

238)32 

La/tipología de ese "registro singular" que se ha venido a denominar "latín 
cristiano" (siguiendo la "Escuela de Nimega", cuya máxima representante es 
Christine Mohrmann), y ya dentro de éste, del "latín bíblico"33, planteamientos 
no exentos de debates y críticas desde sus primeros momentos34 , sirvió para tejer 
una teoría similar con el denomidado 'árabe cristiano' .35 La obra clave referente 
a la lengua de los cristianos arabófonos -dentro de la línea de estudio marcada por 
el prolífico Graf a comienzos de este siglo36- es la de Blau37 , dentro de ese inten­
to suyo de recomponer el "eslabón perdido" (the missing link) entre el árabe clá­
sico y los dialectos árabes modernos, con lo que él denomina 'árabe medio' 
(Middle Arabic).38 Debemos precisar, con todo, que la obra de Blau se nutre a 
partir de un determinado corpus de textos, textos que por otro lado no son mues­
tras creadas por autores árabes cristianos, sino traducciones realizadas a partir de 
originales fundamentalmente griegos y siriacos, donde el 'tipo lingüístico' 
(sprachlichen Typus), que viene marcado desde las primeras muestras en árabe, 
fluctúa entre el 'nivel clásico' y el 'nivel vulgar'. 39 

Esta meritoria y valiosísima labor descriptiva realizada por Blau aún deberá 
ser completada, no obstante, con el estudio no ya sólo de otros corpora de textos 
traducidos al árabe, sino que además deberá ser sometida a¡ los resultados proce­
dentes del análisis de la producción literaria de los cristianos que redactaron sus 
obras en árabe. Además, debemos precisar que todo este acopio de datos, de gran 

32. Para el texto latino de Lc 22,47-23,2 nos hemos servido de la edición crítica de la Biblia Sacra iuxta Vulgatam 
Versionem. Adiuvantibus Bonifatio Fischer OSB, Iohanne Gribomont OSB, H.F.D. Sparks, W. Thiele. Recen­
suit et brevi apparatu instruxit Robertus Weber OSB. Editio altera emendata. 2 vols., Stuttgart, 1975, pp. 1652-
1653. En las consultas ocasionales del texto griego hemos seguido The Greek New Testament. Fourth Revised 
Edition edited by B. Aland, K. Aland, J. Karavidopoulos, C. M. Martini, and B. M. Metzger in cooperation 
with the Institute for the New Testament Textual Research, Münster/Westphalia, Stuttgart, 19934, pp. 298-300. 
Los paralelos léxicos siriacos se han sacado de Ktaba Qad·dlsa. 2 vols. (en 1), Damasco: Syrian Patriarchate of 
Antioch and all the East, 1979, II, pp. 112-113 . 

33. Acerca de las características de esta lengua, vid. por ejemplo, A. Blaise, Manuel du latin chrétien, Estrasburgo, 
1955; Ch. Mohrmann, Études sur le latin des chrétiens . 4 vols . , Roma, 1958-67; A. Ceresa-Gastaldo, Illatino 
delle anticlze versioni bibliche, Roma, 1975; O. García de la Fuente, Introducción al latín bíblico y cristiano, 
Madrid, 1989 y O. García de la Fuente, «El latín bíblico y el latín cristiano: Coincidencias y discrepancias», en: 
Actas del I Simposio de Latín Cristiano. Edición y prólogo de José Oroz Reta, Salamanca, 1990, pp. 45-67. 

34. Vid. los trabajos de C. Mohrmann, «Le latin commun et le latín des chrétiens», Vigilae Clzristianae, 1 (1947), 
pp. 1-12; «Quelques traits caractéristíques du latin des chrétiens, Studi e Testi, 121 (1946), pp. 437-466 Y «Lin­
guistic Problems in the Early Christian Church», Vigiliae Clzristianae, 11(1957), pp. 11-36, así como los dos 
libros de E. Lofstedt, Syntactica. 2 vols., Lund, 1933, II , pp. 458-473 Y Late Latin, Oslo, 1959, pp. 68-92. 

35 . Para el material (por otro lado, no siempre adecuado y pertinente) referente a la lengua y la literatura árabe cris­
tiana, vid. R.-G. Coquin, «Langue et littérature arabes chrétiennes», en: M. Albert; R. Beylot; R.-G. Coquin; 
B. Outtier; Ch. Renoux, Christianismes Orientaux. Introduction a l'étude des langues et des littératures. Intro­
duction par A. Guillaumont, París, 1993, pp. 38-106. 

36. G. Graf, Der Spraclzgebrauclz der iiltesten christlich-arabischen Literatur. Ein Beitrag zur Geschichte des Vül­
gar-Arabisch, Leipzig, 1905. 

37. J. Blau, A Grammar of Christian Arabic. Based mainly on South-Palestinian texts from the first millenium. 3 
vols., Lovaina, 1966-67; cfr. ademásJ. Blau, «The Importance ofMiddle Arabic Dialects for the History of Ara­
bic», en: U. Heyd (Ed .), Studies in Islamic History and Civilization. ('Scripta Hierosolimitana', 9) , Jerusalén, 
1961, pp. 205-228 Y J. Blau, «The State of Research in the Field of the Linguistic Study of Middle Arabic», Ara­
bica, XXVIII (1981), pp. 187-203 . 

38. Sobre material árabe cristiano perteneciente al nivel del 'árabe medio', vid. B. Knutsson, Studies in the Text and 
Language of three Syriac-Arabic versions of the Book of Judicum with special reference ro de Middle Arabic ele­
ments, Leiden, 1974. 

39. Vid. J. Blau, «Sind uns reste arabischer Bibelübersetzungen aus vorislamischer Zeit erhalten geglieben?», Le 
Muséon, LXXXVI (1973), p. 68, cfr. además pp. 69-72. 



36 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

valor para conocer más en profundidad el "árabe medio", no debe inducirnos a 
creer, con Blau, que realmente hay una lengua árabe propia y específica de los 
cristianos, tal como lo ha explicitado pertinentemente Samir Khalil. 40 

Hecha esta salvedad, todo este material, por lo tanto deberá ser tenido en con­
sideración para el despojado y la elaboración de un corpus léxico específico de la 
literatura árabe cristiana del que carecemos, utilizando los glosarios incorporados 
en diversos estudios41

, así como el escaso material del que disponemos sobre 
algún tema en concreto. 42 

Dentro del campo específico de la traducción de material bíblico, el estudio y 
análisis sistemáticos de esta 'lengua' deberán ayudarnos a aclarar, además de las 
técnicas y los procesos de traducción seguidos43 , cómo se va formando esa "len­
gua escrita": en esta línea, habrá que estudiar cómo se realiza en estos textos la 
traducción de las formas verbales y la adecuación valor aspectual/tiemp044, la tra­
ducción de los préstamos léxicos hebreos, griegos, latinos, siriacos, coptos, etc.; 
poner en claro y desvelar la influencia del ductus sintáctico de la lengua de ori­
gen; precisar el nivel de lengua de los textos: empleo de vulgarismos léxicos y 
sintácticos, penetración y ,arraigo de neologismos, existencia de calcos léxicos y 
semánticos, etc. Todo ello ayudará, sin duda, a poder precisar con mayor seguri­
dad la procedencia de estas "traducciones andalusíes". 

En la breve muestra que editamos más abajo lo primero que destaca, con res­
pecto al texto griego y la versión latina, son tres "alteraciones" de tipo sintagmá­
tico (22,47; 22,60 Y 22,61), que persiguen disponer el texto de la versión árabe 
en una sintaxis gramaticalmente correcta. Ello da muestra de la calidad del tra­
ductor árabe, así como del conocimiento que éste tenía del texto de partida, pues 
aun habiendo otras posibilidades traductológicas además de la escogida, en el caso 
de que hubiese llevado a cabo una traducción literal del texto original (griego o 
latino) hubiese generado en árabe un texto agramatical. 

Estas tres "alteraciones", pese a que puedan llamar la atención con respecto 
al orden de las palabras seguido en el texto griego y en la versión latina son sólo 
el producto de una necesaria "ordenación sintáctica" árabe y no a una alteración 
sintagmática con respecto al texto original tomado como ba$e (sea griego o lati­
no). La primera de ellas (22,47) ha consistido en anteponer el sintagma preposi­
cional wa-jf muqaddami-him45 generando una oración principal más una extensión 
proposicional adjetival (wa-jf muqaddami-him walJid al-itnayn 'asara46 + allii4.f 

40. A mon avis, cet ouvrage [. . .] contribue involontairement ií dif.fuser une erreur tres grave, ií savoir qu '¡Z existe 
une langue arabe propre aux Chrétiens, vid. Samir Khalil Samir, «Existe-t-il une grarnmaire arabe chrétienne?», 
en: Kh. Samir (Ed.), Actes du Premier Congres lntemational d'Études Arabes Chrétiennes (Goslar, septembre 
1980), Roma, 1982, p. 52, vid. además 53-59. 

41. Vid. por ejemplo P. Kahle, Die arabischen Bibelübersetzungen, Leipzig, 1904, pp. 36-65 . Dentro de esta línea, 
aunque a partir del material léxico contenido en la monumental obra del musulmán andalusí Ibn SIda, vid. G. 
Troupeau, «Le vocabulaire arabe chrétien dans le Kitiib al-Mul1a~~a~ d'lbn Sidah», en: G. Troupeau, Études sur 
le christianisme arabe au Moyen Age, Aldershot (Hampshire), 1995, XXII, pp. 289-301. ' 

42. Por ejemplo, el librito de G. Graf, Verzeichnis arabischer kirchlicher Termini, Lovaina, 1954. 
43. Un ejemplo es el de B. Levin, Die griechisch-arabische Evangelien-Übersetzung. Vat. Borg. ar. 95 und Ber. 

oriento oct. 1108, Úppsala, 1938, pp. 25-39. . 
44. Interesantes consideraciones sobre el asunto se hallan expuestas en J. Barr, The Semantics of Biblical Language, 
__ Oxford, 1967 (= 1961), pp. 41-43. 

45. Asf también en la versión occidental de la Bayerische Staatsbibliotheck Codo aro 234, fol. 114v. 
46. Cfr. a propósito de la secuencia wiil]id al-i{nay 'asara, la variante (también con valor masculino) il]dií al-i{nii 

'asara del mismo recogida por J. Blau, A Grammar of Christian Arabic ... , 1, pp. 236-237, § 129.1; cfr. 1, p. 
239, § 132.5 Y 1, p. 240, § 133.2. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 37 

kiina yud'ii Yahü4ii = "y encabezándolos uno de los doce, el que se llamaba 
Judas"), cosa que no sucede con ninguna de las versiones orientales que hemos 
consult-ªd047 ni con la occidental escurialense48, y que tampoco sucede en el texto 
griego ni en la versión latina (que contemplan una aposición [KaL Ó AEyóllEvoe; 
'!oú8ae; + ELe; TWV 8ÚJ8E/W + 7TpO~PXETO aUToue; > et qui vocabatur ludas + 
unus de duodecim + antecedebat eos]). 

La segunda (22,60), al igual que la anterior, introduce una inversión en el 
orden de las palabras ifa-~araja l-drk qabla itmiimi-hi l-kaliim49 = "y cantó el 
gallo antes de que terminase de hablar"), debido, de nuevo, a la necesidad gra­
matical de ordenar sintácticamente la información en la versión árabe, sustituyen­
do el conector temporal por la conjunción fa (KaL 7TapaXPDlla ETL AaAOVVToe; 
aUTOV Eq;wvT}CJEv dAÉKTúJp > et continuo adhuc Ulo loquente cantavit gallus). 
Dicho cambio en el orden de las palabras no figura en las versiones orientales con­
sultadas5o, así como tampoco en la occidental escurialense5!, en el texto griego, ni 
la versión latina. 

La tercera (22,61), a su vez, sigue el mismo propósito que las dos anteriores: 
ha invertido el orden de las palabras (satayal7fJada-nr qabl ~uriij al-d[k taliifn52 = 
"me negarás antes de que cante el gallo tres [veces]") también con la finalidad de 
ordenar sintácticamente el texto en árabe (OTL JIpLV dAÉKTopa q;úJvf¡CJaL CJ~IlE­
pOV d7TapV~CJ7] IlE TP{e; > quia priusquam gallus cantet ter me negabis). Esta 
inversión, contra lo que sucede en el texto griego y en la versión latina, tampoco 
aparece en las versiones orientales que venimos señalandQ53 ni en la occidental 
escurialense. 54 

AlIado de estas tres alteraciones en la disposición de las palabras, que aca­
bamos de señalar, nos encontramos con otros tres casos a los que podemos cali­
ficar como "interpolaciones contextuales", dos de carácter concreto y otra de tipo 
genérico. La primera, localizada en 22,58, de carácter genérico, ofrece una 
"compleción referencial" del demostrativo que ofrecen el texto griego y el latino 
(El; aUTwv > de illis) al añadir un referente con carga informativa más denotati­
va con respecto al referente (min a~fJiib, "seguidores"55) cuya inserción es fruto 
de la exégesis con la que el traductor pretende evitar todo equívoco en la refe­
rencüllidad excesivamente general que presenta El; aUTwv > de illis . Esta refe­
rencialidad que presenta el texto árabe tampoco aparece en las versiones orienta­
les que hemos utilizad056 ni en la referida escurialense. 57 

47. Sin. Ar. 72 (s. IX), fol. 88r; Sin. Ar. 69 (año 1065), fol. 114r; Sin. Ar. 110 (año 1286); Kitiíb al- 'Ahd al-Yadid. 
Ya 'ni Inyil al-Muqaddas li-Rabbi-nií Yasü' al-Masif!. Ed. Richard Watts, Londres, 1820, p. 111; P. de Lagar­
de, Die Vier Evangelien arabisch aus der wiener Handschrift Herausgegeben, Leipzig, 1864, p. 104 (s. XVII) . 

48 . Cad. Ar. 1626, fol. 213r. 
49. Así en Bayerische Staatsbibliotheck Cad. aro 234, fol. 114v [en adelante abreviado en B 234]. 
50 . Sin. Ar. 72, fol. 88r; Sin. Ar. 69, fol. 114v; Sin . Ar. 110, fol. 143r; Kitiíb al-'Ahd al-Yadid (Watts), p. 111; P. 

de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 105. 
51. Cad. Ar. 1626, fol. 214r. 
52. B 234, fol. 114v recoge en cambio la lectio: satayal!l!ada-nijiíriyan qabl ~uriij al-dikjii[iya". 
53. Sin. Ar. 72, fol. 88r; Sin. Ar. 69, fol. 114v; Sin. Ar. 110, fol. 143r; Kitiíb al-'Ahd al-Yadid (Watts), p. 111; P. 

de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 105. 
54. Cad. Ar. 1626, fol. 214r. 
55. Así en B 234, fol. 114v. 
56. Sin. Ar. 72, fol. 88r; Sin. Ar. 69, fol. 114v; Sin . Ar. 110, fol. 114v; Kitiíb al- 'Ahd al-Yadid (Watts) , p. 111; P. 

de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 105. 
57. Cad. Ar. 1626, fol. 213v. 



38 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

Las otras dos interpolaciones, ya más concretas, arrastran un contenido del 
todo denotativo: en 22,63, frente al demostrativo aVTov > illum del texto griego 
y la versión latina nuestro fragment058 , al igual que las versiones orientales59 y la 
occidental escurialense6°, traslada li-Yasü' ("Jesús"), variante que se atestigua en 
otros mss. griegos (TOV '/TlaoDv); y en 22,64 el imperativo se completa con el 
vocativo yá Masll] (¡Mesías! = tanabba' yá Masll] bi-man yaqribu-ka61 ) que tam­
poco figura en el texto griego, ni el latino latino (JTpoqJT]TéVaOV T[c; EaTLv Ó TTa[­
aac; aé > prophetiza qui est qui te percussit), así como tampoco en las versio­
nes orientales a las que venimos aludiend062 . Estamos, como en el anterior 
(22,58) ante un nuevo caso de exégesis traductológica con la que el traductor per­
sigue eliminar toda posible ambigüedad referencial en el lector y el auditorio al 
que iba destinada su recitación. 

Son de notar, asimismo, las dos variantes de tipo léxico que la versión árabe 
nos presenta frente al texto latino en 22,49 y 22,56. La primera ha consistido en 
cambiar el complemento circunstancial de instrumento EV flaxa[p1]63 (> in gla­
dio) por el sintagma preposicional bi-mul]árabati-him64 ("combatiéndoles"; lite­
ralmente: "con el combate de ellos") con una finalidad exegética de naturaleza 
parafrástica con la que interpretar el complemento circunstancial de complemen­
to. 

La segunda, por su parte, vierte el griego TTpOC; TO q)(;)c;;65 (> ad lumen) como 
'inda qü' l-nár66 ("frente a la lumbre", lit.: "junto al resplandor del fuego"), reto­
mando el nár ('fuego') que aparece en el versículo anterior (en griego TTDp > 
ignis) y completando, al mismo tiempo, el sintagma preposicional con elipsis del 
texto griego (TTpOC; TO q)(Jc;) y la versión latina (ad lumen), elipsis que se man­
tiene asimismo en las versiones árabes orientales. También en este caso la inten­
ción del traductor es explicativa: añade un "elemento situacionaF' para recordar 
(cfr. 22,55) que el resplandor que ilumina a Pedro es del fuego encendido, a cuyo 
lado se hallaba sentado, y no otro posible resplandor que puediera imaginar el lec­
tor, tal vez procedente de algún lugar de las inmediaciones. La cara de Pedro, por 
lo tanto, se ve con toda nitidez, que es lo que busca dejar claro el traductor recu­
rriendo a este "elemento situacional" con una claraintencionalidad iconográfica. 

Por otro lado, el empleo de la forma perfectiva tawayyahü67 ("levantar[se]") 
de 23,1 gramaticalmente está más cerca del griego ávaanlv (part. aor. 2 , nomo 

58. Así también en B 234, fol. 114v. 
59. Sin. Ar. 72, fol. 88r; Sin . Ar. 69, fol. 114v; Sin. Ar. 110, fol. 143v; Kitab al-'Ahd al-Yadid (Watts), p. 111; P. 

de Lagarde, Die VierEvangelien arabisch, p. 105. 
60. Codo Ar. 1626, fol. 214r. 
61. B 234, fol. 114v ofrece la variante: tanabba' ya Yasü ' bi-man yacfribu-ka y Codo Ar. 1626 lee: tanabba'a la-na 

man alla@ (arba-ka. A 

62. Sin. Ar. 72, fol. 88r; Sin . Ar. 69, fo1. 114v; Sin. Ar. 110, fo1. 143v; Kitab al- 'Ahd al-Yadid (Watts), p . 111 ; P. 
de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 105. 

63. Bi-l-sayfen Sin. Ar. 72, fo1. 88r; Sin. Ar. 69, fo1. 114r; Sin. Ar. 110, fo1. 142v; Kitiib al-'Ahd al-Yadid (Watts), 
p . 111 Y P. de Lagarde, Die Vier Evangelíen arabisch, p . 104; también en la versión occidental contenida en el 
Codo Ar. 1626, fol. 213r. 

64. Así en B 234, fo1. 114v. 
65. 'Inda klii' en Sin. Ar. 72, fo1. 88r y Kitab al- 'Ahd al-Yadid (Watts) , p. 111; wa-cjü' (jalis) en Sin. Ar. 69, fo1. 

114v; 'inda cjü' en P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 104; Sin . Ar. 110 sustituye el sintagma por 
la forma verbal imperfectiva yw¡(ala ("calentándose [al fuego]"). 

66. B 234, fol. 114v recoge la variante: 'inda cjü' l-kanün ("junto al resplandor del horno") y el Codo Ar. 1626, fo1. 
213v lee: 'ind al-nar. 

67. Así también en B 234, fo1. 115r, completando la forma con la preposición de régimen: fa-tawa.Yyahü bi-hi. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 39 

sing. neut.) que del participio activo latino surgens, aunque no es menos cierto 
que lo lógico, al igual que sucede en las versiones orientales, hubiera sido espe­
rar eLequivalente semítico qama. 68 Es más, en la traducción del versículo se .pro­
duce la elipsis de una forma verbal en la versión "árabe andalusí" lfa-tawaYyahü 
iyma 'üna bi-hi ila Rilaf = "y yéndose se congregaron con él ante Pilato") si la 
comparamos con la del texto latino (et surgens omnis multitudo eorum duxerunt 
illum ad Pilatum) y con la de las versiones orientales y asimismo con la escuria­
lense. 

Si creyésemos para este último caso en la dependencia directa y exclusiva de 
un texto latino, podría pensarse que el traductor ha pretendido que omnis multitu­
do eorum y duxerunt quedasen aglutinados en iyma 'üna, recurso exegético que no 
deja de ser rebuscado. Sin embargo, la traducción árabe puede resultar explicable 
a la luz del texto griego (KaL avaaTClv arrav TO rrJtf¡8oc;; aUTwv ErrL TOV 
ThJtaTov) debido a un error por conflactio causado por una visualización rápida 
del traductor en la que unió el final de una palabra con el comienzo de la siguien­
te. Tratándose de un texto griego que empleaba la escritura uncial donde las pala­
bras, como se sabe, se hallan pegadas unos a otras, el traductor pudo unir la nun 
de aUTwv con la eta de ifyayov creyendo leer EYNHT ATON (avvi¡yayov, "con­
gregar[se]") por conflactio de AYTONHT ATON. 

Otro aspecto de no escasa importancia es el que vie~e representado por el 
componente antroponímico que recoge este breve fragmento, si bien las formas y 
las variantes existentes en buena parte de los casos no permiten poder precisar con 
total exactitud la exacta procedencia de cada caso. 69 En el fragmento que nos 
ocupa, junto a las transcripciones estándar de procedencia netamente cristiana 
(coincidente, como es bien sabido, con la tradición cristiana arabófona oriental) 
de nombres como los de Jesús (Yasü ': 22,47.48.51.63) y Judas (Yahür1a: 
22,47.48), aparecen el de Pilato (Rilar[ u] : 23,1) Y el de Pedro (Ri fr[ u] : 70 

22,55.60.61bis) que se sitúan dentro de la tradición escriturística occidental, tam­
bién con variantes de diversa procedencia.71 Frente a la tendencia oriental de tra­
ducir ambos antropónimos como Rilafus72 y RUfrus7: a partir del griego ThJtáTOC;; 
(cfr. siriaco Pilafos) y TTÉTpOC; (frente al siriaco S¡m 'ün y Kef(74) respectiva-

68 . Qámü en Sin. Ar. 72, fo1. 88v, Sin. Ar. 69, fo\. 115r y Sin. Ar. 110, fo1. 143v; qáma en Kitáb al-'Ahd al-Yadid 
(Watts), p. 112 Y P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 105; qáma en la versión occidental escuria­
lense Codo Ar. 1626, fo1. 214v. 

69. Vid. al respecto la opinión esbozada en 3.1 en J.P. Monferrer Sala, «Fragmento sinaítico en "árabe medio" con lis­
tado de perícopas pertenecientes a los "tiempos" de 'septuagésima' , 'sexagésima' y 'ayuno', según el ciclo bizan­
tino», Anaquel de Estudios Árabes [Homenaje a la Profa. Soledad Gibert], 11 (2000) en prensa y las correspon­
dencias griegas, árabes y siriacas que recoge B. Levin, Die griechisch-arabische Evangelien-Übersetzung, pp. 5-6. 

70. Cfr. sobre el nombre Pedro, F . Corriente, El léxico árabe andalusí según P. de Alcalá. Ordenado por raíces, 
corregido, anotado y fonémicamente interpretado, Madrid, 1988, p. 11b sub pdr y p. 17b sub p(rs. 

71. Vid. los casos recogidos por Ph. Roisse, «Los Evangelios traducidos del latín al árabe ... », en: C. Castillo, 1. Cor­
tés, 1. P. Monferrer (Eds .), Estudios Árabes. Dedicados a D. Luis Seco de Lucena .. . , pp. 152-153, donde habría 
que haber evitado la nota 31. 

72. Vid. por ejemplo Sin. Ar.72, fo\. 88v; Sin. Ar. 69, fo\. 115r; Sin. Ar. 110, fo1. 143v; Kitáb al- 'Ahd al-Yadid 
(Watts), p. 112; P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 105. Cfr. además J.P. Monferrer Sala, «Una 
traducción árabe del Símbolo niceno-constantinopolitano», Boletín de la Asociación Española de Orientalistas, 
XXXIII (1997) p. 72, n. 25 . 

73 . Vid. por ejemplo Sin. Ar. 72, fols . 88r-v; Sin. Ar. 69, fo\. 114r-115r; Sin. Ar. 110, fo\. 143r; Kitáb al- 'Ahd al­
Yadid (Watts), pp. 111-112; P . de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, pp. 104-105. 

74. Sobre el apelativo arameo Kefá puede verse 1. P. Monferrer Sala, «A Gospel Quotation of Syriac Origin in the 
Fif¡al by Ibn l;Iazm: John 1,35-42», The Journal of Middle Eastern and North African Intellectual and Cultural 
Studies 1 (2001) en prensa. 



40 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

mente, nuestro texto documenta dos formas romances que obviamente dejan fuera 
la desinencia -s de sus respectivas formas latinas 75. 

Así las cosas en el ámbito de la antroponimia, además de no apreciarse 'inter­
ferencia musulmana' alguna, ya sea a nivel de transmisión textUaF6 o de calcos 
léxicos 77, o como consecuencia de influencia cultural (islamización) con determi­
nados nombres propios como Jesús y Juan que también aparecen con las varian­
tes musulmanas lisa (por Yasü'/isü) y YalJya (por YulJanna), es cosa clara que el 
fragmento evidencia dos "tradiciones" distintas en los antropónimos: una oriental 
con Yasü' y Yahür1a y otra occidental, concretamente romance, con Bilaf[u] y Bi 
fr[u]. 

En el fragmento resulta asimismo interesante la adaptación terminológica de 
títulos, expresiones y fórmulas que aparecen con frecuencia a lo largo de los 
Evangelios. Ofrecemos a continuación una selección de las que juzgamos de 
mayor interés con las respectivas referencias griega y latina, así como de las ver­
siones árabes orientales utilizadas. Además, como se podrá apreciar en el listado 
que damos, alIado de las cuatro coincidencias totales (Ibn al-insan, salvo ellbn 
al-basar esperable en el medio oriental; al-Masa 'ij o sus variantes suyüj y mas{ 
ja; al-dar y el lógico Ibn Allah) y una parcial (~ulfan al-zulumat frente a ~ulfan 
al-zulma de las versiones orientales y la occidental al-sulfan al-zulma del Cad. Ar. 
1626) que se dan entre la versión árabe occidental utilizada como base y las orien­
tales aducidas y la occidental escurialense, también aparece una serie de varian­
tes significativas sobre las que ofrecemos breves indicaciones. Se trata de unas 
valoraciones generales sobre algunos conceptos divergentes con respecto al resto 
de versiones árabes, obviando aquellas que ofrecen productos totales y parciales, 
pero carentes de un interés especial por la ausencia de elementos de discrimina­
ción entre las versiones. El listado escogido es el siguiente: 

1. Ibn al-insan78 (22,48.69) = TOV '" vlov TOV av8pw1ToV (> Filium hominis); 
Ibn al-insan en Kitab al- 'Ahd al-Yadid (Watts), p. U 1 Y P. de Lagarde, Die 
Vier Evangelien arabisch, p. 104, B(e)n al-insan en Sin. Ar. 72, fol. 88r e 
Ibn al-basar en Sin. Ar. 69, fol. U4r y Sin. Ar. 110, fol. 142v. 

2. Sayyi~9 (22,49.61 biS) = KÚpLE (Domine); Rább en Kiiab al-'Ahd al-Yadid 
(Watts), 1U, P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 104 Y Sin. Ar. 

75. El Codo Ar. 1626 mantiene la marca desinenciallatina (Bifrus, Bilatus); cfr. en cambio las formas BlfT" y Hilaf 
en B 234, fols . 114v-115r. 

76 . Vid. P. Sj . van Koningsveld, «La literatura cristiano-árabe de la España Medieval y el significado de la trans­
misión textual en árabe de la Colleetio Conciliorum», en: Concilio 1/1 de Toledo, pp. 696-697 (cfr. su versión 
inglesa citada supra «Christian Arabic literature from Medieval Spain ... », en: Samir Khalil y J. S. Nielsen (Eds.) , 
Christian Arabie apologeties ... , p. 216-217); cfr. además P. Sj. van Koningsveld, «Christian-arabic manuscripts 
fron the Iberian Peninsula and North Africa: A historical interpretation», AI-Qanfara, XV (1994), pp. 435-437; 
también Y. Tzvi Langermann, «Arabic Writings in Hebrew Manuscripts: A Preliminary Relisting», ArabieScien­
ces and Philosophy, 6 (1996), pp. 141-142. 

77 . Vid. en esta línea M.-Th. Urvoy, «Influence islamique sur le vocabulaire d'un psautier arabe d'AI-Andalus» , Al­
Qanfara, XV (1994) , pp. 509-517 Y los "calcos idiomáticos" que propone P. Sj. van Koningsveld, The Latin­
Arabie glossary ofthe Leiden University Library. A eontribution ro the study of Mozarabie manuscripts and lite­
rature, Leiden, 1977, p . 55. 

78. AsCc:;n Bayerische Staatsbibliotheck Codo aro 234, fol. 114v y Codo Ar. 1626, fol. 213r. Sobre la denominación 
'Hijo de hombre', vid. el excursus de Geza Yermes «The use of rDl'::¡ / NrDl'::¡ en Jewish Aramaic», en M. 
Black, An Aramdic Approaeh to the Gospels and Aets. With an Appendix on The Son of Man by Geza Vermes, 
Oxford, 1971 (= Oxford, 19463), pp. 310-330. 

79. Así en B 234, fol. 114v; en cambio la versión contenida en el Codo Ar. 1626, fol. 213r lee: ya Rahh. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 41 

72, fol. 88r; (ya) Rabba-na en Sin. Ar. 69, fol. 114r; Rabbu-na en Sin. Ar. 
110, fol. 142v. 
Sayyid frente a Rabb, este segundo empleado generalmente para referir a Dios 
Padre, aunque no exclusivamente, cfr. la fórmula neotestamentaria al-Rabb 
Yasü' al-Masih, "el Señor Jesús el Mesías". 

3. Ramat mamlük qa'id ál-qissisin8o (22,50) = TOÍ; apXLépÉWs TOV 80VAOy (> 
servum principis sacerdotum); 'abd ra'is al-kahna en Kitab al-'Ahd al-Yadld 
(Watts), p. 111, P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 104, Sin. 
Ar. 69, fol. 114r y Sin. Ar. 110, fol. 142v; 'abd ra's al-kahna en Sin. Ar. 72, 
fol. 88r. 
Ramat mamlük qa'id al-qissfsfn frente a 'abd ra'fs/ra 's al-kahna de las ver­
siones orientales y 'abd ra 'fs al-kataba de la occidental escurialense. Es real­
mente difícil justificar la traducción del sintagma hamat mamlük qa 'id al-qissi 
sin a partir del latino servum principis sacerdotum. Dejando de lado el "lite­
ralismo cultural cristiano" que regiría la traducción sacerdotum = qa'id al­
qissisfn (más acorde con la exigencia del concepto veterotestamentario resul­
ta la opción kahna) y de la inadecuación entre la bina principis ("principal", 
en dativo singular) =mamlük la equivalencia servum = hamat resulta real­
mente deficiente. Es poco comprensible que un "cristiano arabizado" vierta 
erróneamente al árabe un término latino tan conocido y usual como servum. 
Las versiones orientales, en cambio, con 'abd ra'is/ra's al-kahna (menos 
afortunada, por el término al-kataba, resulta la escutialense) traducen a la 
perfección el griego TOÍ; apXLépÉWs TOV 80VAOV (Pesi(ta: 1- 'abde-h d-rab kó 
hne81 ). 

4. Quwwad al-qissfsin82 (22,52.66; cfr. 22,50.54) = apXLépéLs (> principes 
sacerdotum); ru'asa' al-kahna en Kitab al-'Ahd al-Yadld (Watts), p. 111 
(ru'üsa' al-kahna en 22,66), P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, 
pp. 104-5, Sin. Ar. 69, fols. 114v-115r y Sin. Ar. 110, fol. 143r; ru'üs al­
kahna en Sin. Ar. 72, fols. 88r-v. 
Quwwad al-qissisfn frente a ru'asa'/ru'üsa'/ru'üs al-kahna. La variante tra­
ductológica que se da entre quwwad y las opciones de las versiones árabes 
oiientales y la occidental escurialense entra dentro de la posibilidad en la elec­
ción de diversos términos elegibles que se adecúan perfectamente al concep­
to original, ya sea el latín principes o el griego apXLépéLs (> (Pesf(ta: rabay 
qóhne83 , "los principales de los sacerdotes") que da lugar al sintagma latino 
principes sacerdotum. Con respecto a la bina sacerdotum = al-qissisi n vale 
lo dicho anteriormente. Se observa, asimismo, que el fragmento emplea dos 

80. Así en B 234, fol. 114v; Codo Ar. 1626, fol. 213r, por contra, recoge la variante: 'abd ra7s al-kataba. 
81. Idéntica lectio en la antigua versión siriaca de los Evangelios, vid. The Four Gospels in Syriac. Transcribed from 

the Sinaitic Palimpsest by the late R. L. Bensley, J. R. Harris and by F. C. Burkitt. With an introduction by A. 
Smith Lewis, Cambridge, 1894, p. 202. Sobre el texto de este palimpsesto y su relación con otras antiguas ver­
siones siriacas, vid. B. M. Metzger, The Early Versions ofthe New Testament .. . , pp. 37-48; vid. asimismo R. 
Duval, La littérature syriaque. Des origines jusqu 'a la fin de cette litterature apres la conquete par les arabes 
au XIlIe siecle, Amsterdam, 1970 (=París, 1907), pp. 37-48 Y W. Wright, A short history of Syriac literature, 
Amsterdam, 1966, pp. 3-20. Acerca de las distintas versiones neotestamentarias siriacas, vid. T. Baarda, (,The 
Syriac versions of the New Testament», en: B. D. Ehrman y M.W. Holmes (Eds.), TIze Text ofthe New Testa­
ment in Contemporary Research, Grand Rapids, 1995, pp. 97-112. 

82. Así en B 234, fol. 114v; Codo Ar. 1626, fol. 213r lee en cambio: ru'asii' al-kahna. 
83. La misma lectura en The Four Gospels in Syriac, p. 202. 



42 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

construcciones sintagmáticas diferentes, mamlük al-qissisin (22,50) y quw­
wad al-qissisin (22,52.66) donde el doblete mamlük/quwwiid vierte el mismo 
concepto (principes [sacerdotum] < apXLEpÉúJC;). Además, la segunda de las 
dos fórmulas tiene su forma singular qii 'id al-qissisin (cfr. 22,50.54) para el 
posible referente latino principis sacerdotum, en 22,50 a partir de TOV ap­
XLEpÉúJC; T(JV 80DAOV) y en 22,54 de apXLEpÉúJC; (PeSiftii: rab kóhne84). 

5. Akiibir al-bayt85 (22,52) = aTpaTTJYQvc; ToD LEpoD (> magistratus templi); 
yund al-haykal en Kitiib al-'Ahd al-Yadid (Watts), p. 111 Y P. de Lagarde, 
Die Vier Evangelien arabisch, 104, ayniid al-haykal en Sin. Ar. 69, fol. 114v 
y Sin. Ar. 110, fol. 143r; y suraf al-haykal en Sin. Ar. 72, fol. 88r. 
Akiibir al-bayt frente a yund/ aYniid/ suraf al-haykal. De entrada, el latino 
magistratus templi resulta poco explícito y hasta ambigüo para traducir el 
griego aTpaTTJYovc; ToD LEpoD ("los jefes del templo"86). Básicamente el con­
cepto aTpaTTJYoc; significa "general; jefe del ejército" (cfr. Hch 16,20) y se 
especializa en "jefe de los guardias del templo" (cfr. Lc 22,4). Las opciones 
de las versiones orientales, como se observa, se hallan más en sintonía con el 
texto griego, traduciendo el griego con mayor precisión que la versión latina. 
El akiibir de nuestro fragmento, además, plantea problemas de filiación tra­
ductológica: ¿realmente ha traducido akiibir al latino magistratus? Si ojeamos 
la lectio que ofrece la Pesiftii (w-qasise w-rabay lJayle d-haykló, "los mayo­
res y los generales de los guardias del templo"87), con doble traducción de 
aTpaTTJYóvc;, apreciamos que los dos términos siriacos qisis y rab tienen el 
significado de "mayor/grande". ¿Tal vez tomó parte en la traducción algún 
cristiano oriental? Por otro lado, el empleo de al-bayt frente a al-haykal de 
las versiones orientales (y de la occidental escurialense) para referirse al tem­
plo de Jerusalén, aunque no de forma asidua, también se emplea en algunas 
versiones orientales y baste recordar, asimismo, el calco arameo (al- )Bayt al­
Maqdis profusamente empleado por los musulmanes para designar a dicho 
edificio. . 

6. AI-Masii'ij88 (22,52; cfr. 22,66) = rrpEaf3vTÉpQVC;; rrpEaf3vTÉpLOV en 22,66 
(> seniores); (al-) masii'ij en Kitiib al-'Ahdal-Yadid (Watts), p. 111 Y P. de 
Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, pp. 104-5; al-suyüj y masija en Sin. 
Ar. 69, fols. 114v-115r y (al-) masija en Sin. Ar. 72, fols. 88r-v; al-suyüj en 
Sin. Ar. 110, fol. 143. 

7. Al-Bayt89 (27,52.53) = LEpoD; LEP0 en 22,53 (> templo); al-haykal en Kitiib 
al-'Ahd al-Yadid (Watts), p. 111, P. de Lagarde, Die Vier Evangelien ara­
bisch, 104, Sin. Ar. 69, fol. 114v, Sin. Ar. 72, fol. 88r y Sin. Ar. 110, fol. 
143r. 

8. Sulfiin al-zulumiit90 (22,53) = i¡ ¿eova{a ToD" aKóTovc; (> potestas tene­
brarum); sulfiin al-zulma en Kitiib al-'Ahd al-Yadid (Watts), p. 111, P. de 

84. Así en The Four Gospels in Syriac, p. 202. 
85. Así en B 234, fol. 114v; Cad. Ar. 1626, fol. 213r lee: yund al-haykal. 
86. Cfr. S. Krauss, Griechische und lateinische Lehnworter im Talmud, Midrasch und Targum. Mit Bemerkungen 

von Immanuel L6w. 2 vols., Hildesheim-Zürich-Nueva York, 1987 (= Berlín, 1898-99), 11, pp. 83-84 . 
. 87 . The.Four Gospels in Syriac~ p. 202 omite el término "templo" del estado constructo y lee w-s(ra(iyü(o w-qa.SiSe 

("los soldados y los generales"). 
88. Así en B 234, fol. 114v y Cad. Ar. 1626, fol. 213r. 
89. Así en B 234, fol. 114v; Cad. Ar. 1626, fol. 213r lee: al-haykal. 
90. ASÍ.en B 234, fol. 114v; Cad. Ar. 1626, fol. 213r recoge en cambio: al-sulfiín al-zulma. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 43 

Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 104, Sin. Ar. 69, fol. 114v, Sin. 
Ar. 72, fol. 88r y Sin. Ar. 110, fol. 143r. 
Sul(an al-zulumat frente a sul(an al-zulma (Cod. Ar. 1626: al-sul(an al­
zulma). Anteriormente nos hemos referido a ésta como una "coincidencia par­
cial", dado que la diferencia estriba tan sólo en el nomen rectum del estado 
constructo, plural en la versión occidental y singular en las orientales, siendo 
el nomen regens el mismo en todas ellas: sul(an (cfr. los nominativos singu­
lares femeninos potestas y ¿(OVaLa, "poder"). A simple vista todo parecería 
indicar que la versión occidental dependería de un texto latino (tenebrarum91 ) 

y las orientales de uno griego. Pero, contra los que puedieran pensar en esta 
única posibilidad, hay que precisar que el término aKóTovc;: es un genitivo sin­
gular contracto de aKóToc;: ("oscuridad, tinieblas; ceguedad"; cfr. Hch 2,20), 
que es susceptible de ser traducido tanto en singular como en plural por tra­
tarse de un sustantivo no cuantificable: de hecho, aKóToc;: es un colectivo, 
equivalente a un plural, frente a aKóTLa, "sombra; oscuridad". Ello, obvia­
mente, también habilita al texto griego como posible texto empleado para la 
traducción, con total seguridad para las versiones árabes orientales depen­
dientes de un texto griego (también para las dependientes de un texto siriaco; 
cfr. Peszua: sul(ono d-l]esü!s.o92, "el poder de la oscuridad") y hasta cabría la 
posibilidad de que así fuera para la versión occidental que tenemos entre 
manos. 

9. Dar qa'id al-qisszsZrl 93 (22,54) = Ti¡v olKÍav TOV apXLépEúJ,C;: (> domum 
principis sacerdotum); bayt ra 'ls al-kahna en Kitab al- IAhd al-Yadid (Watts), 
p. 111, P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, p. 104; dar ra's al­
kahna en Sin. Ar. 69, fol. 114v y Sin. Ar. 72, fol. 88r; y dar ra'ls al-kahna 
en Sin. Ar. 110, fol. 143r. 

10. Al-Dar94 (22,55) = Tf¡c;: aVAf¡c;: (> atrio); al-dar en Kitab al- IAhd al-Yadid 
(Watts), p. 111, P. de Lagarde, Die Vier Evangelien arabisch, 104, Sin. Ar. 
69, fol. 114v, Sin. Ar. 72, fol. 88r y Sin. Ar. 110, fol. 143r. 

11. Masa 'ij al-umma95 (22,66) = TTpéa§vTÉpLOV TOV Aaov (> seniores plebis); 
masa 'ij al-sa lb en Kitab al- IAhd al-Yadi d (Watts), p. 111, P. de Lagarde, Die 
Vier Evangelien arabisch, p. 105 Y Sin. Ar. 69, fol. 115r; maszl]at al-sa lb en 
Sin. Ar. 72, fol. 88v y Sin. Ar. 110, fol. 143v. 

12. Al-:Ulamii'96 (22,66) = ypa/l/laTcLC;: (> scribae); al-katabd en Kitab al- IAhd 
al-Yadid (Watts), p. 111 Y P. de Lagarde, Die Vier Evarzgelien arabisch, p. 
105; al-kuttab en Sin. Ar. 69, fol. 115r y Sin. Ar. 72, ifol. 88v; ru'asa' al­
kahna en Sin. Ar. 110, fol. 143v. 
Al- IUlama' frente a al-katabd/al-kuttab. ypa/l/laTéúC;: « hebreo ,~·O, de 
,~o , "contar"; cfr. aram. safro', sir. sofro [y sfir, "docto, letrado"]) es téc­
nicamente el intérprete de la Tora (cfr. Hch 19,35),:que gozaba además de 
autoridad jurídica en el gran sanedrín, compuesto de un total de 71 miembros. 

91. Así todos los mss., salvo el codex d (s. V) de la Univ. de Cambridge (H.41) lee tenebrae, en genitivo singular. 
92. La antigua versión siriaca lee sul(on-kün d-IJesük.o (lit.: "vuestro poder de la oscuridad"), vid. The Four Gos-

pels in Syriac, 202. 
93. Así en B 234, fol. 114v; Cad. Ar. 1626, fol. 213r documenta la variante: bayt ra'ís al-kahna. 
94. Así en B 234, fol. 114v y Cad. Ar. 1626, fol. 213v. 
95 . Así en B 234, fol. 114v; Cad. Ar. 1626, fol. 214r recoge la variante: masa'ij al-sa'b. 
96. Así en B 234, fol. 114v; Cad. Ar. 1626, fol. 214r lee en cambio: al-kataba. 



44 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

El latino scribae es, por lo tanto, el concepto adecuado para traducir la voz 
griega, pues de suyo abarca desde el significado más básico de "copista, 
escribiente" hasta el más especializado en el ámbito de la literatura cristiana, 
y bíblica en partícular, de "doctor, intérprete de la Ley". Las traducciones 
árabes orientales y la occidental escurialense con al-katabat / al-kuttab han 
ofrecido una única posibilidad traductológica, la literal que alude a la activi­
dad copista desarrollada por aquéllos; con ulama' el traductor de la versión 
occidental, inteligente una vez más, capta la esencia del término original 
(ypallllaTéúe;: > scribae) que alude a individuos versados ('ilm) en materia 
de tradición yen teología en su más amplio espectro, donde la actividad copis­
ta es ciertamente secundaria y perteneciente a otros individuos. 

13. Afalifif7 (22,66) = avvÉBpwv (> concilium); mrryma' en Kitab al- 'Ahd al­
Yadid (Watts), p. 111, Sin. Ar. 69, fol. 115r, Sin. Ar. 72, fol. 88v y Sin. Ar. 
110, fol. 143v; mawiji' mayma' en P. de Lagarde, Die Vier Evangelien ara­
bisch, 105. 
Malifil frente a (mawiji ') mayma'. Malifil es voz correcta como traducción 
bien del latino concilium bien del singular neutro griego avvÉBpwv « 
1'1"it~098, cfr. Pesitta: bet qnüst-hün, "la casa de su asamblea") y lo mismo 
sucede con el mrryma' de las versiones orientales, aunque resulta más correc­
to este segundo por ser el término que emplearon los cristianos orientales para 
referir los conceptos de "concilio" y "sínodo"99. 

14. 'Ala yamin 'azamat Al/ah100 (22,69; cfr. Sal 110,1 y Hch 7,56) = ÉK Bé/;ui)l/ 
T~e;: BvválléWe;: TOÚ e~oú (> a dextris virtutis Dei); 'an yamin quwwat Al/a 
h en Kitab al-'Ahd al-Yadid (Watts), p.111, P. de Lagarde, Die Vier Evan­
gelien arabisch, p. 105 y Sin. Ar. 72, fol. 88v; min yamin quwwat Al/ah en 
Sin. Ar. 69, fol. 115r y Sin. Ar. 110, fol. 143v. 
'Ala yamin 'azamat Al/ah frente a 'an/min yamin quwwat Al/ah. Quwwa es 
la traducción fiel del singular femenino BúvállL e;: ("poder, fuerza, potencia"; 
cfr. Pesztta: fJayle, con idéntico significado) en caso genitivo y 'azamat a pri­
mera vista, parece la traducción, correctísima también, de BúvállLe;: (> geni­
tivo latino virtutis), donde el único obstáculo viene dado-por el hecho de que 
'azamat esté en plural en tanto que BúváIlLe;:/virtutis están en singular. Tal vez 
la explicación sea una mera cuestión teológica: que a Dios se le atribuyen 
múltiples virtudes y no una sola. 

15. lbn Al/ah 10 1 ,,(22,70) = ó viae;: TOÚ eéOÚ (> Filius Dei); lbn Al/ah en Kitab 
al-'Ahd al-Yadid (Watts), p. 111, P. de Lagarde, Die Vier Evangelien ara­
bisch, p. 105' y Sin. Ar. 110, fol. 143v; B(e)n ~l/ah en Sin. Ar. 69, fol. 115r 
y Sin. Ar. 72, fol. 88v. 

Una cuestión, al menos, puede quedar clara de entrada a la luz del despoje de 
datos ofrecidos anteriormente: a saber, que el fragmento analizado del CodexAra-

97. Así en B 234, fol. 115r (mocionando mahjal); Codo Ar. 1626, fol. 214r documenta la variante: mawtji' mcryma'. 
98. Vid. sobre esta y otras acepciones M. Jastrow, A Dietionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushal­

mi, and the Midrashie Literature.With an index of scriptural quotations. 2 vols. (en 1), Jerusalén: I::Ióreb, s.d. 
- (=Nueva York, 19592), II, 'p. 1005a.b; cfr. M. Sokoloff, A Dietionary of Jewish Palestinian Aramaie, Jerusalén: 

Bar Han University, 19922 , p. 383b . 

99. Vid. G. Graf, Verzeiehnis arabiseher kirehlieher Termini, p. 35. 
100. B 234, fol. 115r lee: 'an yamzn 'az,mat AlZah. 
101. Así en B 234, fol. 115r. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 45 

bicus Monachensis Aumer 238 y el de la Bayerische Staatsbibliothek Codo ar. 234 
pertenecen a una misma familia textual. No obstante, presentan variantes textua­
les (y por lo tanto reflejan reelaboraciones que evidencian algo más que una sim­
ple tarea amanuense de copiado) que no tienen por qué ser meramente atribuidas 
a la labor exclusiva de uno o varios copistas posteriores dada la naturaleza de las 
mismas. 

Las espigadas variantes traductológicas que hemos recogido en la versión 
árabe andalusí, antes que pensar que sean un mero producto exclusivo de la mecá­
nica de la actividad del traductor (lo cual despacharía de entrada el problema), tam­
bién abren la posibilidad de contemplar la idea de que los "cristianos arabizados" 
de al-Andalus pudiesen haber contado con textos bíblicos o leccionarios de proce­
dencia oriental que pudieron haber consultado, así como material exegético y 
patrístico, además de haber contado con el apoyo de cristianos orientales estable­
cidos en al-Andalus que no sólo tenían conocimiento del árabe, sinó también de las 
respectivas lenguas de las diversas iglesias orientales en cada caso particular (grie­
go, siriaco y capto, fundamentalmente). Por otro lado, a la posible pregunta de si 
pese a tener a mano textos árabes, aun así contaron con una versión latina puede 
tener respuesta lógica: la cristiandad occidental (y el núcleo constituido por los 
cristianos arabizados representaba una parte de ella) se enmarcaba dentro de una 
tradición teológica (yen parte exegética) condicionada por el texto bíblico lati­
no. 102 Pudiera haber sucedido, por tanto, que las traducciones se hubiesen realiza­
do a partir de un texto determinado, consultando, a la par, di'versas versiones, tanto 
una latina como otras orientales que llegaría a al-Andalus gracias a los cristianos 
hispánicos que viajaron a Oriente o a los mismos cristianos orientales arabófonos 
que vinieron de Oriente a al-Andalus, cuestión que abre las puertas a necesarios 
trabajos de crítica textual que contemplen todo el posible entramado textual que 
pudiera haber concurrido en las traducciones bíblicas al árabe. Con todo, ofreceré 
mi conclusión sobre el fragmento analizado al final de este trabajo a la luz de las 
consideraciones expuestas arriba, además de las que añado a continuación. 

De enorme importancia es, por ejemplo, la variante ya MasflJ, introducida en 
22,64 _(tanabba' ya MasflJ, = "profetiza ¡Mesías!") que no recoge el texto griego 
ni la versión latina. Se trata de una exégesis realmente importante por cuanto el 
traductor demuestra conocer a la perfección el sentido del texto dentro de la tra­
dición interpretativa. El traductor introduce el término "Mesías" para señalar la 
identificación de la figura de Jesús como el "Mesías Profeta" ~e la tradición judía, 
a semejanza de Moisés ("Yahweh, tu Dios, hará salir de ti, de entre tus herma­
nos, un profeta como yo", Dt 18,15). 

Es más, si el texto base empleado por el traductor hubiese sido el de la Vetus, 
el de la Hispana o el de la Vulgata no se explican las diferencias textuales que se 
dan ala largo del texto. Por ejemplo, en 22,48, si la versión árabe hubiese parti­
do de un texto latino exclusivamente no se entiende que traduzca tradis ("entre­
gas") por tadullu ("señalas"), que no es sino la lectura condicionada por los tex­
tos que ofrecen Mt 26,48 y Mc 14,44 ("una señal"). 

102. Vid. J. Leclerq, «L'Écriture Sainte dans l'hagiographie monastique du Haut Moyen Áge,) , en: Settimane di Stu­
dio del Centro Italiano di Studi sull'Alto Medioevo in Occidente, X, La Biblia nell'Alto Medioevo (26 aprile-2 
maggio 1962), Spoleto, 1963, pp. 103-128; también para el caso hispano P. P. Herrera Roldán, Cultura y len­
gua latinas ... , pp. 49-53 ; cfr. también pp. 53-60. Para un completo trabajo sobre la importancia y el estudio 
de la Biblia a lo largo de la E.M., vid. E. Smalley, The Study ofthe Bible in the Middle Ages, Oxford, 19522 . 



46 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

Podría pensarse, por ejemplo, que la leetio yal(imiina wcryha-hu ("le abofete­
aban la cara") en 22,64, documentada por un buen número de manuscritos grie­
gos (ETV1TTOl! aUTou TO 1TpÓCJúJ1TOl! KaL; incluso con distinto orden de palabras 
según los mss.)103, fuese la traducción de pereutiebant faciem eius, pero esta 
misma lectura está atestiguada en la familia de manuscritos bizantinos, la familia 
empleada por los traductores árabes melquitas en Oriente. Dicha leetio, por ejem­
plo, la recoge la versión greco-árabe (BnF Supo gree 911) del año 1043 realizada 
por un monje bizantino (melquita) en el sur de Italia104 . 

Junto a las señaladas más arriba destaca, además, una interpolación en 22,47 
(wa-kana qad aira-hum imiira wa-qala la-hum man qabaltu-hu fahwa huwa = 
"pues les dio una señal diciéndoles: a quien yo bese él es"), de enorme importan­
cia también que figura en el Codex Arabieus Monaehensis Aumer 238 (no así en el 
Bayerisehe Staatsbibliothek Codo aro 234), que es la traducción árabe de una armo­
nización del texto lucano con el de Mt 26,48. Esta interpolación no figura en las 
versiones latinas, ni en las árabes que hemos consultado, pero sí que figura, en cam­
bio, en varias familias de manuscritos griegos (TOUTO yap CJ~/1éLOl! 8é8wKéL au­
TOLt; Ol! al! cpLA~CJúJ aUTót; ECJTLlI = "pues les había dado esta señal: aquel al que 
yo bese ése es") e incluso en la versión siriaca de la Pesf(ta105 • Además, el especi­
men manuscrito . incluido en el Codex Arabieus 1626 de El Escorial representa una 
tradición textual distinta a la de las dos versiones anteriores, donde la mezcla de 
leetiones de "tendencia oriental" alIado de otras occidentales es patente. 

Concluyo: el traductor árabe no tiene por qué depender de un texto latino. 
Ninguna prueba textual avala con total y plena seguridad esta posibilidad. Al con­
trario, el análisis traductológico, de acuerdo con nuestra hipótesis, apunta a un 
excelente traductor, con perfectos conocimientos de la lengua griega y recursos 
exegéticos. Sabe perfectamente dónde se halla la importancia dada en la oración 
del texto original traduciendo, a la vez, con soltura, libertad y rigor idiomáticos 
a la lengua árabe, huyendo del recurso ad pedem litterae, que acabaría por no 
tener sentido en árabe. Además, los cambios operados en la versión árabe en el 
orden de las frases es el que, de suyo, sugiere la sintaxis del texto griego, lo que 
apunta a un traductor que tiene un perfecto conocimiento de la koiné griega neo­
testamentaria. ¿Acaso estamos ante un texto oriental (traducido a partir de un ori­
ginal griego) que fue copiado en al-Andalus teniendo en cuenta una versión lati­
na? ¿Tal vez la versión atribuida a Isl).aq b. Balasq es una copia de un texto árabe 
oriental adaptado y refundido ante un texto latino al que se le acabó confiriendo 
el status de "traducción" (taryama)? 

ASÍ, pues, se impone cuanto antes la tarea de editar, estudiar y analizar cada 
texto por separado (y luego comparado con las distintas versiones existentes) para 
después poder extraer las pertinentes conclusiones de carácter textual a la luz de 
la información recogida en cada una de las muestras. Ello nos ayudará a identifi­
car la(s) posible(s) familia(s) de textos de los Evangelios árabes occidentales 
(andalusíes y norteafricanos), a conocer el contexto teológico en el que se inser­
tan, el proceso exegético que siguen, etc., pero sobre todo nos ayudará a enten-

103. ·Cfr. K. Aland, Synopsis Quattuor Evangeliorum. Locis parallelis evangeliorum apocryphorum et patrum adhi­
bilis, Stuttgart, 19674, p. 463 ad locum. 

104. Sobre el mismo, vid. P. Géhin, "Un manuscrit bilingue grec-arabe, BnF, Supplément grec 911 (anée 1043)", 
en: F. Déroche; F. Richard (Dirs.), Scribes el manuscrits du Moyen Orient, París, 1997, pp. 162-175. 

105. Cfr. K. Aland, Synopsis Quattuor Evangeliorum, p. 458 ad locum. 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 47 

der las técnicas y mecanismos de traducción seguidos por la cristiandad arabiza­
da de al-Andalus y del norte de África. 

3. ApÉNDICES 

3.1. Traducción del fragmento 

[1] 22: [ ... ] 47. Mientras él hablaba, presentóse la multitud, encabezada por uno de 
los doce, el que era llamado Judas, [2] acercándose a Jesús para besarle. 

48. y Jesús le dijo: "¡Judas!, ¿con el beso señalas al Hijo del Hombre?" 
49. Cuando los que estaban [3] a su alrededor vieron el asunto se percataron, dicien­

do: "¡Señor!, ¿nos enfrentamos a ellos?". 
50. En eso que uno de ellos golpeó al siervo [4] del sumo sacerdote, cortándole su 

oreja derecha. 
51. y Jesús dijo: "¡deteneos, deteneos ahora mismo!"; luego, tocando la oreja [5] lo 

sanó inmediatamente. 
52. y les dijo a los jefes de los sacerdotes, a los principales del templo y a los ancia­

nos que habían venido a él: [6] "¿habéis salido a por mí con lanzas y palos, como quien 
sale a por el ladrón?" . 

53. He estado entre vosotros cada día en el templo, y no alargásteis [7] las manos con­
tra mí; pero éste es vuestro momento y el del poder de las tinieblas" . 

54. Entonces lo prendieron y lo llevaron a la casa del sumq sacerdote. [8] Pedro lo 
seguía a lo lejos. 

55. Encendieron fuego en medio del edificio y se sentaron a su alrededor, estando 
Pedro entre ellos. 

56. Como [9] lo viera una criada, se fijó en él junto a la lumbre del fuego, y dijo: "éste 
estaba con él" . 

57. Y negándolo le respondió: "¡no le conozco, [10] mujer!". 
58. Un rato después lo vio otro y dijo: "tú eres de sus seguidores", contestándole 

Pedro: "¡hombre, yo no soy de ellos!". 
59. Una sola hora [11] después, levantóse otro afirmando y diciendo: "en verdad que 

éste estaba con él, ¡sí!, pues es galileo". 
60. Y Pedro respondió: "¡hombre [12], no sé de quá hablas!". y cantó el gallo antes 

de que terminase de hablar. 
61. Entonces el Señor, volviéndose hacia Pedro, clavó la vista en él y Pedro [13] se 

acordó de las palabras del Señor, que le dijo: "me negarás, antes de que cante el gallo, tres 
[veces]". I 

62. Y Pedro salió fuera llorando [14] amargamente. 
63. Los que custodiaban a Jesús se burlaban de Él y lo golpeaban; 
64. luego, cubriéndolo, le abofeteaban [15] la cara y le increpaban: "¡profetiza, Mesí­

as!, ¿quién es el que te está golpeando?". 
65. Y le lanzaban muchas injurias. 
66. Al [16] amanecer, se congregaron los ancianos del pueblo, los sumos sacerdotes y 

los doctores [de la Ley], y lo llevaron al concilio, diciéndole: [17] "si 
67. eres el Mesías háznoslo saber", respondiéndoles: "si os lo hiciese saber, no me 

creeríais; 
68. si os preguntare, no me responderíais [18], ni seríais indulgentes conmigo. 
69. Pero desde ahora el Hijo del Hombre se sentará a la diestra de la grandeza [< 

poderes] de Dios". 



48 JUAN PEDRO MONFERRER SALA 

70. Entonces le dijeron: "¿tú eres, pues [19], el Hijo de Dios?", contestándoles: 
"vosotros, pues, decís que 10 soy". 

71. Y exclamaron: "¡ya no necesitamos [más] del testimonio que buscábamos en su 
contra!, pues ésto lo hemos oído [20] de su boca". 

23: 1. Y yéndose se congregaron con él ante Pilato. 
2. Y comenzaron a acusarle, diciendo: "hemos hallado que éste perturba al pueblo [ ... ] 



TRADVCTOLOGICA MVZARABICA 49 

3.2. Edición del fragmento 106 

ülS -~Dl ~ ~l'1 ..b.1J H-"J.A..o ~J ~L..a.:;.Jl ~i .J..A..A J~ ~~tV [ ... ] :'\"'\" [1] 
~ t~ ¿,..o L:..JJ [2] 1~--*= l.c..l,,! 

üL...:.l'1 0-:1 ~ -J.J:i ~~i 1~--*= l: t~ .u Jl.:4jtA 

~.)~ l:J ül:Gi l07L:.~l: I~ü ~~J y>)t~ .u>",," [3] ülS ¿,..o ~ t.:.....Jjt .. 

~I <G~i üL;.u ~1 .LÜ [4] .!l~ ¡"'LA rA..b.i ~~ -f>0' 

~WI ~ t.1.>;IiJ [5] ü~)tl -(j"A -f> ü)l\ I~f \~f t~ Jl.:4j0\ 

Clo..rl~ ·~1~? [6] t:='l!.....JI J ~\.>;IlSiJ ~\ .. (,:i..w:. Lrc ~ ~.A:¡Jj JüJor 

-~\ ~1 ~~ L...$ ~IJ 
üt.....J.l;J1 . U:J.... -<-:.. I~ . < I l..u· 11 [7] -..I~ W ..:.u.J\ . .-SI - 1< A <..w:. ..:.üS .ü O'r u J r--J LJ-"-'J - lf. r' -. ~ r-'= ~ r J 

~I ~ k u.loU [8] ~I .LÜ )..1 ~lt...PJ.:J ~ I~ot 
~ k ülSJ 41>",," I~J )..JJI .h...J ~ \.)L:. lOB\J.üJUoo 

.u.... ülS \~J ..:Jw ).:JI ~YJ:. ..w:. GLGJ Li <G~i [9 ]t.:.....Jj0"\ 

bi..,...J1 [10] l09~i l: ,u.JL lo \..b.L;.. 41 Jl.:4j0v 

~ L:.i lo ~..rI1 ~i k Jl.:4j ~L:.......:.i Lrc .:.üiJ JÜJ LA~ ~! ..rI=U ~ ~JOA 
"~~ .L::.iJ F .u.... I~ üLS üi ~ J~J ~ t.~ r Ü b..b.\J ~L.u [11] ~Jo, 

r~1 cL.cL.:l1 J.:Li d:..JJ\ t~ ~ JJ1ü ~ "-s'.JLi lo [12] ~.) l: k Jl.:4j"\' 
'1 \.-;.. ~.u Jü DI.w.....J1 J - . L . . [13] "<~ . u .. ü..iü.Il .w.....J\ 1" -~"\\ C~~<.F. ¡¿ - ~~ ~ ~ J - u--" 

llot:.~ d:..JJ\ 

\"y> [14] ~~ ~J L;...)l::... k ~~"\r 
<G-Y.-~J ~ 1l1ÜJj~ t~ ü~1 l-'plSJ"\'r 

<!.I-:~ ~ ~ l: \..:+ü Ü~~J ~J [15] ü~ l-'plSJ t.;J:.L:. -f>"\t 
--: .~. IL.. 1 . .... < <G. I L:..:'u 1 • LS "\ ° 
¡-.~YJ_YJ 

~ ~1 ~ lJ49iJ ~LJ.1.IIJ ~I ..II"~J L)tl t:='Lt..o ~f ~i [16] t.:.....Jj"\"\ 

~~..I.....:Ü r1 ~i ü1 ~ ,Jl.:4j L:......kU ~I ..:.üSW ü1 .u [17] 1-,",l.:4j 

'~1 \~ l'J [18] ~~ r1 ~L ü1J"\A 

.u1l ~ ~ ~ LJL;.. üL...:.l'\ 0-:\ üfi.: ü)ll LrcJ"\' 

.JA L:.i ~1 ü~J1ü FÍ Jl.:4j .uJ\ 0-:1 [19] 1~1 .:.üi .u 1-,",l.:4jv. 

~ ¿,..o [20] tu......... .ü 1~ ~ b..1~1 yll:. 0L ~f .ü 1-,",l.:4jV\ 

..b~ ~! ~ ü~ 1~~\ :'\"'f 

[ . .. ] ~ ~ I~ L:.~J 112~1 c.J:.bü <G~ lJj~r 

106. En la edición y traducción hemos marcado la división de capítulos y versículos; asimismo indicamos la dispo­
sición del fragmento (como en la reproducción facsímil de la hoja del ms. realizada por H. Goussen) por las 
líneas que señalamos con corchetes. 

107. Ms.: !.:a~ 

108. Ms.: 1.j~1 

109. Ms.: ~4 

110. Ms.: liu. Scriptio defectiva frecuente, cfr. J. Blau, A Grammar of Christian Arabic ... , 1, p. 238, § 131. 
111. Ms.: uj~ 
112. Ms.: !.:al 


	5-6_Página_013
	5-6_Página_014 - copia
	5-6_Página_014
	5-6_Página_015 - copia
	5-6_Página_015
	5-6_Página_016 - copia
	5-6_Página_016
	5-6_Página_017 - copia
	5-6_Página_017
	5-6_Página_018 - copia
	5-6_Página_018
	5-6_Página_019 - copia
	5-6_Página_019
	5-6_Página_020 - copia
	5-6_Página_020
	5-6_Página_021 - copia
	5-6_Página_021
	5-6_Página_022 - copia
	5-6_Página_022
	5-6_Página_023 - copia
	5-6_Página_023

