
“EL SANADOR DE LAS HERIDAS”                                                    
Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES 

 

“THE HEALER OF WOUNDS” AND THE MEETING  
BETWEEN IBN ʿARABĪ AND AVERROES 

 

David Fernández Navas 
Universidad Centroamericana José Simeón Cañas 

 

 

Resumen 

La enigmática entrevista entre Ibn ʿArabī y Averroes ha sido objeto de múltiples 
interpretaciones durante el último siglo, tanto en el campo de los estudios akbaríes, como entre los 
especialistas en filosofía averroísta. Sin embargo, apenas hay investigaciones que se hagan cargo de 
“El Sanador de las Heridas” (Mudāwī l-Kulūm), una misteriosa figura sobre la que gira todo el capítulo 
de Las Iluminaciones de La Meca (al-Futūḥāt al-Makkiyya) donde aparece la narración. En el presente 
trabajo, ofrecemos un estudio exhaustivo sobre el texto akbarí, con especial atención al papel de ese 
misterioso sanador, y consideramos algunos pasajes de la obra de Averroes. Ello nos permitirá 
interpretar el encuentro en profundidad y responder a diversas cuestiones que aún siguen abiertas. 

Palabras clave 

Ibn ʿArabī; Averroes; escatología; conocimiento; amor 

 
Abstract  

The enigmatic conversation between Ibn ʿArabī and Averroes has been the subject of multiple 
interpretations in the last century, both in the field of Akbarian studies and among specialists in 
Averroist philosophy. However, there are hardly any studies dealing with “The Healer of Wounds” 
(Mudāwī al-Kulūm), a mysterious figure around whom the entire chapter of The Meccan Revelations (al-
Futūḥāt al-Makkiyya)—in which the account appears—revolves. In this paper, I offer a comprehensive 
study of the Akbarian text, with a special focus on the role of this mysterious healer, while also 
examining some passages from Averroes’ work. This will allow us to interpret the encounter in depth 
and to address several questions that remain open. 

Keywords 

Ibn ʿArabī; Averroes; Eschatology; Knowledge; Love 



36                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

Introducción 

En cierto pasaje de Las Iluminaciones de La Meca (al-Futūḥāt al-Makkiyya), Ibn ʿArabī 
recuerda el día en que conoció a Averroes. El místico murciano apenas había entrado en 
la adolescencia, pero el célebre pensador deseaba entrevistarse con él, pues había oído 
noticias sobre el vasto conocimiento que había adquirido a través de una experiencia 
iluminativa. Nada más verlo, se levantó para abrazarlo y le dijo: “sí”. El muchacho 
devolvió un “sí” y Averroes se llenó de alegría; pero enseguida añadió un “no”. 
Visiblemente turbado, el filósofo le espetó: “¿Cómo, pues, encontráis vosotros resuelto el 
asunto mediante la iluminación y la inspiración divina? ¿Es acaso lo mismo que a nosotros 
nos enseña el razonamiento?” Su respuesta fue: “Sí, no. Y entre el sí y el no, los espíritus 
salen volando de sus materias y las cervices de sus cuerpos”. Averroes palideció y 
comenzó a repetir la frase: “No hay poder ni fuerza sino por Dios”, como si hubiera 
comprendido el sentido de la alusión. Más tarde, daría las gracias por haber conocido a 
alguien que gozase de aquel estado cuya existencia él había sostenido.  

Durante el último siglo, esta enigmática entrevista ha recibido gran atención por 
parte de los expertos en sufismo akbarí. Su popularización debe mucho a Miguel Asín 
Palacios, quien la tradujo al castellano en El Islam cristianizado (1931). Y por supuesto, a 
Henry Corbin que en L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn ʿ Arabî (1958), la cifró como 
símbolo del choque entre la tradición aristotélica y la neoplatónica, así como de la 
separación entre Occidente y Oriente.1 A un lado quedaba Averroes, el enemigo de 
Avicena que, en su intento de restaurar el peripatetismo auténtico, negaba las jerarquías 
angélicas, el conocimiento supra-intelectual, el creacionismo y la resurrección individual. 
Al otro, Ibn ʿArabī, continuador de la filosofía aviceniana, cuyas enigmáticas palabras lo 
descubrían como discípulo del Ḫaḍir –o Ḫiḍr–, el guía invisible que conduce al mundo 
imaginal, allí donde lo espiritual se sensibiliza y lo sensible se espiritualiza. El libro de 
Corbin gozó de un gran éxito, pero también fue objeto de graves críticas.2 En 1988, Michel 
Chodkiewicz llamó la atención sobre un importante dato relacionado con la entrevista. Al 
traducir la respuesta del joven místico, había eliminado la mención al “Sanador de las 
Heridas” (Mudāwī al-Kulūm), un misterioso personaje sobre el que orbita todo el capítulo 
donde aparece el encuentro.3 Efectivamente, según indica el propio Ibn ʿArabī, la 
respuesta a Averroes coincide con el contenido de un discurso que una vez pronunció ese 
Mudāwī. Chodkiewicz dedujo que dicha figura era, en realidad, Idrís-Enoch-Hermes –pues 

 
1 Henry Corbin, La imaginación creadora en el sufismo de Ibn ʿArabî (Córdoba: Almuzara, 2023). 
2 Michel Chodkiewicz, Le sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn Arabî (París: 
Gallimard, 1986); William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-Arabi’s Metaphysics of 
Imagination (Nueva York: SUNY, 1989); Michel Chodkiewicz, Un océan sans rivage. Ibn Arabî, le Livre 
et la Loi (París: Seuil, 1992); Franz Rosenthal, “Ibn ʿArabī Between ‘Philosophy’ and ‘Mysticism’: 
‘Sūfism and Philosophy are Neighbors and Visit Each Other’. Fa-inna at-taṣawwuf wa-t-tafalsuf 
yatajāwarāni wa-yatazāwarāni”, Oriens 31 (1988): 1-35, 4. 
3 Michel Chodkiewicz, “Toward Reading the Futûhât al-Makkiya”, en Ibn ʿArabī, The Meccan 
Revelations, vol. 2 (Nueva York: Pir, 2004), 35-36. Chodkiewicz no reparó en que Corbin 
simplemente había volcado al francés la traducción de Asín Palacios.  

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           37 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

el texto le atribuye importantes conocimientos en alquimia, astrología y cosmología–; y 
señaló la resurrección de los cuerpos y el adelanto escatológico, como el verdadero tema 
de la conversación. Esta aportación fue sin duda de gran valor. Pero también resultaba un 
tanto escueta: zanjaba la cuestión en poco más de un párrafo y no terminaba de aclarar el 
sentido de la alusión akbarí. Desde entonces, se han producido numerosas 
aproximaciones de diversa orientación. Algunos investigadores han indagado en el 
sentido del “sí” y el “no”, pero sin considerar apenas el papel del Sanador de las Heridas.4 
Otros han asumido la visión de Chodkiewicz sin demasiada discusión.5 Y solo unos pocos 
se han ocupado del Mudāwī de un modo amplio: Mikko Telaranta, que sostiene que en 
realidad se trata de Empédocles y más recientemente, Stephen Hirtenstein, que defiende 
la tesis de Idrís, pero también apunta a Jesús.6 

La recepción del texto akbarí entre los especialistas en Averroes se ha desarrollado 
en otras direcciones y, al menos hasta donde conocemos, sin ningún tipo de atención al 
Mudāwī. De forma general, se acepta que el encuentro tuvo lugar, así como el contenido 
de la conversación.7 Pero algunos investigadores han cuestionado la supuesta reacción 
del filósofo.8 Probablemente, la crítica más dura hasta la fecha sea la de Dominique Urvoy. 
El relato de Ibn ʿArabī le parece que demuestra su perfecto desconocimiento de la 

 
4 William C. Chittick, “Between the Yes and the No: Ibn al-ʿArabī on Wujūd and the Innate 
Capacity”, en The Innate Capacity, editado por R. Forman (Oxford: OUP, 1998), 95-110; Steffen 
Stelzer, “Decisive Meetings: Ibn Rushd, Ibn 'Arabi, and the Matter of Knowledge”, Alif 16 (1996): 
19-55; Salman H. Bashier, Ibn al-ʿArabī’s Barzakh (Nueva York: SUNY, 2004), 56-74; Salman Bashier, 
“Ibn al-ʿArabī’s Encounter with Ibn Rushd and the Merging of the Two Seas of Mysticism and 
Philosophy in Islam”, Journal of the Muhyiddin Ibn ʿArabi Society 64 (2018): 53-68; David Fernández 
Navas, “El ‘sí’ y el ‘no’ de Ibn ʿArabī a Averroes: un profundo ‘sí’ de amor”, en Filosofía, método y 
otros prismas: historia y actualidad de los problemas filosóficos, editado por V. Raga Rosaleny y M. 
Bermúdez Vázquez (Madrid: Dykinson, 2022), 145-159. 
5 Véase Gerald T. Elmore, Islamic Sainthood in the Fullness of Time (Leiden: Brill, 1998), 51; Mohamed 
Haj Yousef, Ibn ‘Arabî – Time and Cosmology (Nueva York: Routledge, 2008), 120-155.  
6 Mikko Telaranta, Aristotelian Elements in the Thinking of Ibn al-‘Arabí and the Young Martin Heidegger 
(Tesis doctoral: Universidad de Helsinki, 2012), 293-322; Stephen Hirtenstein, “The Healer of 
Wounds: Interpreting Human Existence in the Light of Alchemy of Ascension”, Journal of the 
Muhyiddin Ibn ʿArabi Society 70 (2021): 23-49. 
7 Miguel Cruz Hernández, Abû-l-Walîd Muhammad Ibn Rušd (Averroes). Vida, obra, pensamiento, 
influencia (Córdoba: Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Córdoba, 1986), 38; Josep Puig Montada, 
“Materials on Averroes’s Circle”, Journal of Near Eastern Studies 51/4 (1992): 241-260; Joaquín 
Lomba Fuentes, “Apuntes sobre la significación de Ibn ʿArabī de Murcia”, en Homenaje al Profesor 
Juan Torres Fontes (Murcia: Universidad de Murcia y Academia Alfonso X El Sabio, 1987), 901-911; 
Emile Fricaud, “Le problème de la disgrâce d’Averroès”, en Averroès et l’averroïsme. Un itinéraire 
historique du Haut Atlas à Paris et à Padoue, editado por A. Bazzana, N. Bériou y P. Guichard (Lyon: 
PYL, 2019), 155-189, 132. 
8 Dominique Urvoy, Averroes: las ambiciones de un intelectual musulmán (Madrid: Alianza, 1998), 181-
184. Majid Fakhry, Averroes: His Life, Works and Influence (Oxford: Oneworld, 2001), 166-167; 
Mohammed Salah Bouchtalla “ʿAn ʿalāqat al-mutaṣawwif bi-l-faylasūf: Ibn ʿ Arabī mušayyiʿan Ibn 
Rušd”, Tabayyun 5, 21 (2017): 45-62. 

https://doi.org/


38                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

psicología averroísta, además de su profundo narcisismo y resentimiento hacia el mundo 
almohade. En un tono muy distinto, Emilio Tornero y Rafael Ramón Guerrero han llamado 
la atención sobre un fragmento del Kašf ʿan manāhiǧ al-adilla de Averroes que encajaría 
con la narración akbarí.9  

En el presente trabajo, ofrecemos un estudio exhaustivo sobre el texto de Ibn ʿArabī 
–con especial atención al “Sanador de las Heridas”– y consideramos algunos pasajes de la 
producción teológico-filosófica de Averroes –el Tahāfut, el Faṣl y el Kašf–. Nuestro objetivo 
es interpretar: a) cuál fue el tema de la conversación; b) qué significa el sí y el no; c) a qué 
alude el vuelo de los espíritus y las cervices; d) qué pudo entender Averroes; e) hasta qué 
punto su reacción resulta plausible; f) y quién es esa misteriosa figura llamada Mudāwī l-
Kulūm. 

 

1. El Sanador de las Heridas y la realidad de Muhammad 

La primera mención al “Sanador de las Heridas” aparece al final del capítulo 14 de 
Futūḥāt.10 Ibn ʿ Arabī cuenta que, una vez tuvo una experiencia visionaria, mediante la que 
conoció a los veinticinco polos perfeccionadores de las comunidades anteriores al 
Enviado y que uno de ellos se llamaba Mudāwī l-Kulūm. Según la tradición, el polo (quṭb) es 
la persona que ocupa el puesto más alto en la jerarquía de la santidad (walāya), en cada 
época.11 Los polos son, en este sentido, los amados preferidos de Dios y el modelo de 
humanidad perfectamente realizada. Una de sus funciones principales es la guía iniciática 
hacia el ascenso espiritual que permita el encuentro íntimo con la divinidad. Ibn ʿArabī 
entiende que cada polo hereda la sabiduría de un profeta determinado, aunque al mismo 
tiempo, todos son expresión de la realidad de Muhammad, cuya existencia e influjo 
espiritual precede a su aparición histórica: 

El polo único es el espíritu de Muhammad […]. Se le preguntó: ‘¿Cuándo fuiste profeta?’ Y 
respondió: ‘Cuando Adán estaba entre el agua y la arcilla’. Su nombre era el Sanador de las 
Heridas (Mudāwī l-Kulūm) porque es experto en curar las llagas (ǧirāḥāt) del amor pasional 
(hawā), la opinión, el mundo, Satán y el yo (nafs); con el lenguaje profético (nabawī), de los 
mensajeros (risālī) y de la santidad (walāya) es sumamente experto. Tenía puesta su mirada 

 
9 Emilio Tornero Poveda, “La filosofía andalusí frente al sufismo”, al-Qantara, 17 (1996): 3-17; 
Rafael Ramón Guerrero, Averroes. Sobre filosofía y religión. Introducción y selección de textos 
(Pamplona: Universidad de Navarra, 1998), 114. 
10 Muḥyī l-Dīn Ibn al-ʿArabī, al-Futūḥāt al-Makkiyya, vol. 1, ed. ‘Abd al-‘Azīz Sulṭān al-Manṣūb 
(Yemen: Wizārat al-Ṯaqāfa, 2010), 431. En inglés, existe una traducción a cargo de Eric Winkel: 
Ibn ʿArabī, The Openings Revealed in Makkah, vol. 2 (Oceans Within, 2022), 249-292. 
11 Este es solo uno de los sentidos en que Ibn ʿArabī considera los polos. Sobre este tema, véase 
Ibn ʿ Arabī, The Meccan Revelations, vol. 1, 189-197; Ibn ʿArabī, Il mistero dei custodi del mondo, editado 
por C. Casseler (Turín: Il Leone Verde, 2001); M. Chodkiewicz, Le sceau des saints; Iskandar Arnel, 
“The Poles (Aqtâb) in the Thought of Ibn ʿArabî”, Jurnal Ushuluddin 13/2 (2008): 123-131. 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           39 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

en el lugar de nacimiento de su cuerpo, La Meca, y en La Siria [espiritual] (al-Šām)12. Luego, 
su mirada se dirigió a un lugar cuyo calor y frescura eran intensos al mismo tiempo, un lugar 
donde ningún descendiente de Adán puede llegar con su cuerpo (ǧasad). Una persona, sin 
salir de La Meca, pudo ver esos lugares, pues la tierra le fue allanada, y así los contempló.13 

Puede apreciarse la referencia a la tensión originaria del ser humano hacia Dios y el 
papel terapéutico del Enviado, como figura mediadora entre Dios y la comunidad. Ibn 
ʿArabī considera que toda persona sufre una profunda herida de amor: el anhelo de 
retornar al origen, de reunirse con el Creador.14 De modo que todo deseo hacia las cosas 
mundanas no es más que un efecto de superficie de esa honda llaga. Y aunque ésta no se 
cerrará del todo hasta el día de la resurrección, sí es posible un alivio transitorio: el 
adelanto escatológico. Una unión parcial y por un instante, con ese Amado que se oculta 
siempre que se muestra, que se escurre como agua entre los dedos, pues todo deseo, toda 
vocación concreta hacia la Realidad esencial (al-Ḥaqq), implica una dualidad, una relación 
de velamiento y desvelamiento, donde la Ipseidad del Absoluto resulta inaccesible. 
Muhammad cura las heridas porque es guía hacia la elevación espiritual: allí donde 
confluyen los contrarios; la Siria espiritual donde la ocultación y la manifestación del 
Amado se dan cita sin cesar; donde el amante espiritual es capaz de gozar de la presencia 
de un Amado siempre esquivo que se descubre apenas por un suspiro. La palabra iniciática 
es, por tanto, alivio temporal para la laceración metafísica que no podrá sanar mientras 
la persona se mantenga anclada al plano de lo terrenal. 

 

2. La herida del amante espiritual 

El Sanador de las Heridas es el gran protagonista del capítulo 15 de Futūḥāt.15 El texto 
comienza con unos versos que condensan aspectos cruciales de la experiencia del amante 
espiritual. Escribe el maestro andalusí:  

 

 
12 En el capítulo 178 de Futūḥāt, Ibn ʿArabī ofrece un poema que describe su entrada en La Siria 
(al-Šām) espiritual, como espacio de encuentro con el Amado donde se superponen dimensiones 
aparentemente contrapuestas y del que solo se puede hablar mediante el símbolo. En ese ámbito 
se le reveló que la perfección del amor consiste en la conjugación de Lo Oculto y Lo Manifiesto. 
Véase Muḥyī l-Dīn Ibn al-ʿArabī, al-Futūḥāt al-Makkiyya, vol. 5, ed. ‘Abd al-‘Azīz Sulṭān al-Manṣūb 
(El Cairo: al-Maǧlis al-A‘lā li-l-Ṯaqāfa, 2017), 603-604; David Fernández Navas, Un jardín entre 
llamas: la concepción del amor en Ibn ʿArabī (Córdoba: Almuzara, 2025), 142-143. 
13 Ibn ʿ Arabī, Futūḥāt I, 431 [salvo cuando se indique lo contrario, todas las traducciones de Futūḥāt 
son propias]. 
14 Véase Ibn ʿArabī, Futūḥāt V, 610-629; también David Fernández Navas, “Amor divino, espiritual, 
natural y elemental en Ibn ʿArabī”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofía 41/1 (2024): 27-37. 
15 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 431. El título es: “Sobre el conocimiento (maʿrifa) de los alientos (al-anfās) 
y el conocimiento de sus polos: los realizadores [de la realidad divina] (muḥaqqiqīn) acceden a 
través de él a sus secretos”.  

https://doi.org/


40                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

El mundo de los alientos [es] de mi aliento (ʿĀlamu l-anfāsi min nafasī) 

y ellos son los más elevados en la santidad (wa-humu l-ʾaʿlūna fī l-qudsī). 

Su elegido es un señor elocuente (Muṣṭafā-hum sayyidun lasinun) 

y su inspiración le llega en el timbre (wa-ḥyuhu yaʾtī-hi fī l-ǧarasī). 

Hablé con el portero, cuando vio (Qultu li-l-bawwābi ḥīna raʾā) 

lo que sufro en la vigilia (mā uqāsī-hi mina l-ḥarasī). 

Dijo: “¿Qué esperas de él, hijo mío?” (Qāla: Mā tabġī-hi yā waladī?) 

Respondí: “La cercanía del señor puro (Qultu: Qurba l-sayyidi al-naddusī), 

mi intercesor para la guía espiritual, quizá (man šafīʿī li-l-imām ʿasā), 

una presencia suya, para el arrebatado” (ḫaṭratun min-hu li-muḫtalisi). 

Dijo: “No ofrece sus fragancias (Qāla: Mā yuʿṭī ʿawārifa-hu) 

a un rico no que no ha sido probado” (li-ġaniyyin ġayri mubtaliʾsi).16 

El poeta sufre porque anhela la presencia de un Amado que siempre se sustrae. El 
mundo de los alientos simboliza la presencia de Aquel por Quien no duerme. Si coincide 
con su propio aliento –su propio yo (nafs)– es porque el acceso a la realidad divina está 
siempre mediado por la propia limitación, la propia carencia. Hay aquí una consonancia 
con el célebre aforismo de Ğunayd: “el agua es del color del recipiente que la contiene”. 
Desde esta perspectiva, se entiende que no haya santidad (quds) más elevada que la de 
quien goza de los alientos, pues ir más allá sería cancelar la diferencia entre las criaturas 
y el Creador. Por eso, Ibn ʿArabī advierte, en otro pasaje de Futūḥāt, que el punto más alto 
del amor humano hacia Dios es la dualidad.17 El disfrute de los alientos está, además, 
íntimamente ligado a la elocuencia. En Los Engarces de las Sabidurías (Fuṣūṣ al-Ḥikam), el 
maestro andalusí presenta a los elocuentes como aquellos capaces de nombrar a Dios en 
todas las cosas, pues perciben la unidad del deseo (hawā) originario: captan que todo 
anhelo humano es, en última instancia, anhelo de unión con el Creador y que todo objeto 
de adoración es, por tanto, receptáculo para la manifestación divina.18 Los elocuentes son, 
asimismo, los “servidores del instante” (ʿubbād al-waqt).19 Su compromiso con el carácter 
trascendente del Amado no les permite detenerse en ninguna de Sus faces, más que por 
un segundo. El vínculo del poema entre elocuencia y sonoridad redunda, justamente, en 
el carácter efímero de la experiencia teofánica. Ibn ʿArabī suele distinguir entre el amor 
de la vista –dirigido a los cuerpos y que puede extenderse en el tiempo– y el amor del oído 
–dirigido a los espíritus y que dura apenas un suspiro–.20 Que la inspiración de la 
elocuencia llegue en el timbre enfatiza, así, la dimensión pneumática y el carácter 
perentorio de la unión. El guardián de la puerta señala, finalmente, que el gozo de los 

 
16 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 432. 
17 Ibn ʿArabī, Futūḥāt V, 594. 
18 Ibn ʿArabī, Fuṣūṣ al-Ḥikam, ed. Abū al-ʿAlāʾ ʿAfīfī. (Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1946), 195. 
19 Ibn ʿArabī, Fuṣūṣ al-Ḥikam, 196. 
20 Ibn ʿArabī, Futūḥāt V, 602. 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           41 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

alientos está vetado para el rico, esto es, para quien se aferra a lo que ya tiene: lo exterior 
y ya disponible, sus propias capacidades cognoscitivas, los bienes terrenales... Según el 
Corán, Dios es El único Rico (al-Ġanī) y los seres humanos, siempre, los necesitados.21 La 
advertencia parece clara. Quien no se despoje de toda pretensión de señorío y reconozca 
la radical dependencia respecto al Creador, la íntima herida que lo define desde lo más 
profundo de su ser, no podrá acceder al ámbito de la manifestación ni disfrutar de la 
fragancia del Amado. La cuestión del señorío y la desposesión tiene, además, una 
importante dimensión gnoseológica. Sabemos que Ibn ʿArabī se inició en la vía sufí de la 
mano de ʿUraybī, un maestro de la servidumbre (ʿubūdiyya) que igual que el Profeta, fue 
conocido como un iletrado (ummī), alguien que no quiso reducir la amplitud de lo Real a 
los límites del intelecto, y que intentó estar siempre disponible a la comparecencia del 
Amado.22 En palabras de nuestro autor: 

Es iletrado aquel que no emplea su consideración reflexiva y su juicio racional para 
desentrañar los sentidos y misterios que encierra el Corán. No utiliza pruebas racionales 
para obtener conocimiento de las cosas divinas […]. Allí donde el corazón está a salvo de 
consideración reflexiva (naẓar), entonces, de acuerdo tanto a la Ley como a la razón, hay 
recepción hacia la apertura divina en el modo más perfecto y sin demora.23 

 

3. Los caminos de la sanación 

Ibn ʿArabī explica que los alientos son brisas (rūḥī) de cercanía (qurb) a la Verdad 
(ilāhī) divina; y que cada que vez que los conocedores de fragancias –los gnósticos– 
(ʿārifūn)24 perciben un aroma, se produce una inflamación del deseo, una renovación del 
anhelo de la presencia.25 El Sanador de las Heridas se ofrece entonces como guía:  

[El Sanador de las Heridas] tiene el secreto que buscan y el conocimiento que desean 
alcanzar de Él. El Verdadero (al-Ḥaqq) lo estableció entre ellos [la humanidad] como un polo 
(quṭb) alrededor del cual gira Su esfera y como un guía (imām) a través del cual se establece 

 
21 C. 35:15. 
22 “Uno de mis maestros [ʿUraybī] practicaba la invocación Allāh, Allāh sin añadir nada, y le 
pregunté: “¿Por qué no dices más bien Lā ilāha illā Allāh (No hay más dios que Dios)? buscando con 
mi pregunta beneficiarme de una enseñanza espiritual. Me respondió: “Hijo mío, el soplo del que 
respira está en las manos de Dios, no en las suyas, y toda letra es un soplo. Así pues, temo que 
pronunciando lā (no) para decir la fórmula lā ilāha illā Allāh ese lā sea mi último soplo y que así 
muera en la terrible soledad de la negación”, Claude Addas, Ibn ʿArabī o la búsqueda del Azufre Rojo 
(Buenos Aires: Yerrahi, 2021), 57. 
23 Chittick, Sufi Path, 235-236.  
24 Aunque la palabra ʿārif, en un contexto sufí, suele traducirse como “gnóstico”, en otro trabajo 
hemos propuesto la fórmula “conocedor de fragancias”, véase Fernández Navas, “Amor divino, 
amor espiritual”, 4. 
25 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 432, 14. 

https://doi.org/


42                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

Su reino (mulūku-hum). Su nombre es el Sanador de las Heridas. A través suyo, se difunde un 
conocimiento (ʿilm), sabiduría (ḥikma) y secretos (asrār) que ningún libro puede abarcar.26  

El maestro andalusí presenta varios de los caminos de curación hacia los que guía el 
Mudāwī: El primero tiene que ver con el conocimiento del tiempo: “[Del Sanador de las 
Heridas] brota el secreto del tiempo (dahr) del que se forman los tiempos (duhūr)”.27 Este 
saber está estrechamente vinculado a dos hadices auténticos: “Allāh existía y no había 
nada con Él” y “No maldigáis al tiempo (dahr) porque Allāh es el tiempo (Dahr)”.28 En otra 
sección de Futūḥāt, Ibn ʿArabī diferencia entre el tiempo en sentido absoluto (dahr) –
tiempo de la Eternidad, sin límite e incondicionado que pertenece únicamente a Dios– y 
el tiempo relativo (zamān) –propio de los seres humanos–.29 El tiempo relativo se despliega 
en tres dimensiones: tiempo cíclico –el orden cósmico, las estaciones, los días y las 
noches...–; tiempo lineal, cronológico y cuantitativo –del inicio al fin de la creación, del 
nacimiento a la muerte...–; y tiempo cualitativo y discontinuo de la experiencia teofánica 
–que se yergue verticalmente frente a la horizontalidad del tiempo lineal–. Cada una de 
estas dimensiones temporales es, también, una epifanía del tiempo absoluto. Esto nos 
permite comprender la potencia curativa del conocimiento temporal. El Mudāwī l-Kulūm 
es guía hacia una experiencia fugaz que, de forma análoga al kairós paulino, satisface aquí 
y ahora, hic et nunc, el íntimo anhelo del Reino de lo Eterno.30 Por eso el tiempo de la 
manifestación es curativo.31 E Ibn ʿArabī asegura que quien conoce su secreto “no se 
detiene en ninguna atribución de lo Real (al-Ḥaqq)”.32 Es verdadero testigo del instante, 
amante en continuo tránsito, imantado por la amplitud (ittisāʿ) de un Amado que no deja 
de ofrecerse en formas inéditas.  

El Sanador de las Heridas goza, además, de la espiritualidad procedente del cielo de 
Saturno.33 En la cosmología akbarí, cada esfera planetaria está asociada a una sabiduría 
profética.34 A Saturno le corresponde la de Abraham. Éste proporciona guía sobre la 
firmeza (ṯabāt) y la estabilidad (tamkīn) y también sobre la duración (dawām) y la 
subsistencia o perduración (baqāʾ). La firmeza en esta vida y en la otra es, según el Corán 

 
26 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 432, 15-18. 
27 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 432, 20. 
28 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 441, 14-18. 
29 Véase Pablo Beneito, “El tiempo de la gnosis: consideraciones acerca del pasado y el futuro de 
la mística en la obra de Ibn ʿArabī”, en La mística en el siglo XXI (Madrid: Trotta, 2002), 89-106. 
30 Sobre las conexiones entre la temporalidad de la experiencia imaginal akbarí y el kairós paulino, 
véase José Antonio Antón Pacheco, “Hic et nunc: una categoría de la hermenéutica de la existencia 
en Henry Corbin”, Utopía y Praxis Latinoamericana 72 (2016): 113-121. 
31 Véase Fernández Navas, “Amor divino, amor espiritual”. 
32 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 441. 
33 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 441. 
34 Véase Juan Antonio Pacheco Paniagua, “La cosmología de Ibn al-ʿArabī”, en Los dos horizontes: 
Textos sobre Ibn al-ʿArabí, editado por A. Carmona González (Murcia: Editorial Regional, 1992), 339-
360; Fernando Mora, La tierra del despertar: cosmología y poética en Ibn ʿArabī (Córdoba: Almuzara, 
2024). 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           43 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

(C. 14:27), uno de los dones que Dios regala a la humanidad, mientras que la estabilidad es 
un término que Ibn ʿ Arabī suele asociar a la perfección humana. Para el maestro andalusí, 
el ser humano perfecto (al-insān al-kāmil) es aquel que logra la estabilidad en la variación 
(al-tamkīn fī l-talwīn): aquel cuyo corazón acoge la variabilidad de la multiplicidad de las 
teofanías, al tiempo que permanece estable en el compromiso con la dimensión oculta de 
lo real. Esta ambivalencia está presente en el propio Libro: “No hay nada como Él y Él es 
el Oyente, el Observador”.35 Gracias a la facultad intelectual (ʿaql), el corazón es fiel a la 
dimensión de la incomparabilidad (tanzīh) y reconoce el abismo que separa a Dios y las 
criaturas. Gracias a la facultad imaginal (ḫayāl), accede a la dimensión de la similaridad 
(tašbīh) y aprecia la faz del Amado en el mundo de lo creado. Si el corazón corporal se abre 
para acoger sangre y se contrae para expulsarla, el corazón espiritual dice “sí” a cada 
nueva manifestación del Amado para luego decir “no”, pues ninguna de las teofanías 
puede agotar el caudal de lo real. Este dinamismo constante especula adecuadamente el 
continuo servicio amoroso de El Omni-Compasivo (al-Raḥmān) hacia las criaturas. Según 
Ibn ʿ Arabī, cada exhalación divina insufla vida en el mundo, mientras que cada inhalación 
supone una aniquilación, de tal modo que, a cada instante, estamos ante una renovación 
de la creación, una nueva creación (ḫalq ǧadīd). Esta última perspectiva nos permite 
enlazar con los otros dos términos asociados a la sabiduría de Saturno-Abraham: duración 
y subsistencia. La palabra duración (dawām) aparece en la azora al-Raḥmān para expresar 
la permanencia del Rostro divino frente a la caducidad de todo cuanto existe sobre la 
tierra.36 Mientras que la subsistencia o perduración (baqāʾ), en un contexto sufí, refiere a 
lo que queda del siervo tras la experiencia aniquiladora que supone el paso por las llamas 
del amor. Podemos entonces concluir que la espiritualidad del cielo de Saturno confiere 
al Sanador de las Heridas la capacidad de aniquilar el ego, transitoriamente, para asistir 
servicialmente a cualquiera de las manifestaciones de lo Real. Es así como espeja la omni-
compasividad divina y consigue realizar la propia esencia del ser humano, en cuanto ser 
creado a imagen y semejanza de Dios. Desde este punto de vista, se entiende que Ibn ʿ Arabī 
conecte la sabiduría de Abraham al conocimiento de la responsabilidad (amānah) que 
corresponde a la humanidad, según El Libro.37 Gracias a la espiritualidad de Saturno, el 
Mudāwī ayuda a curar uno de los dolores más profundos que puede experimentar una 
persona: la duda sobre cómo conducirse en este mundo. Por eso, es como la estrella que 
alumbra en el camino.38 

A través de Saturno-Abraham, el Sanador de las Heridas domina también el arte de la 
transformación alquímica.39 Ibn ʿArabī parece desmarcarse aquí de la tradición que 
identifica la alquimia con Idrís-Enoch-Hermes. Según el maestro andalusí, el Mudāwī es 
un experto en medidas que trata las enfermedades que nacen del desequilibrio. Es así 
como consigue transformar el hierro en plata y oro. Con ello, no busca enriquecerse, sino 

 
35 C. 42:11.  
36 C. 55:26-27. 
37 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 441. 
38 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 439-440. 
39 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 433. 

https://doi.org/


44                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

ayudar a los minerales a alcanzar la perfección hacia la que tienden de forma natural. Y 
otro tanto sucede cuando trata a los seres humanos, pues su propósito no es más que 
restaurar el equilibrio original para que logren la “perfección en la servidumbre” 
(ʿubūdiyya) a Dios.40 Las enfermedades se descubren, entonces, como un mero 
desequilibrio de los cuatro elementos –tierra, agua, aire, fuego– y los cuatro humores –
bilis negra, flema, sangre, bilis amarilla–, a partir de los cuales fue creada la humanidad. 
Ibn ʿArabī reproduce en este punto las líneas típicas de la medicina hipocrática y pseudo-
empedóclea que tanto éxito tuvieron en el medievo islámico. Pero lejos de remitir a 
fuentes griegas, dice basarse en uno de los libros revelados a los hijos del Pueblo de 
Israel,41 al tiempo que introduce una perspectiva que evoca la cita coránica del camino de 
Dios como un sólido edificio:42 “el arte alquímico permite componer (tarkīb) y descomponer 
(taḥlīl) los elementos, los espíritus y los cuerpos, de forma que resplandezca la faz 
divina”.43 

El “conocimiento profundo sobre el cielo estrellado” es otro de los caminos que 
enseña el Sanador de las Heridas.44 Lo importante, en este caso, es el adecuado uso de las 
facultades cognoscitivas. El Mudāwī accede a una posición firme y estable en la realidad 
esencial. Pero su consideración racional (naẓar) no va más allá del séptimo cielo, esto es: 
no opera con su intelecto (ʿaql) más allá del mundo de lo creado. Su contemplación se 
conforma con lo que recibe en la puerta del saboreo (ḏawq) –la experiencia íntima y 
directa del rostro del Amado–. Esto encaja con lo mencionado, más arriba, sobre el iletrado 
que no reduce el sentido de la revelación a los límites de su intelecto. También, con el “no” 
del corazón del ser humano perfecto. Pues cuando se trata de considerar la realidad 
divina, Ibn ʿArabī solo admite el ejercicio intelectual en su dimensión negativa: el 
recuerdo de la dimensión la incomparabilidad que marca el abismo entre Dios y las 
criaturas. Según el maestro andalusí: “Incomparabilidad (tanzīh) significa describir al Real 
como no teniendo conexión alguna con los atributos de las cosas originadas 
temporalmente […] quien conoce a Dios, a través de la consideración reflexiva (naẓar), Lo 
percibe como completamente apartado de sí mismo”.45 Por este motivo, el intelecto, 
adecuadamente encauzado, conduce al reconocimiento de la Unidad divina, mientras que 
la facultad imaginal, como experiencia de saboreo imantada por la perspectiva de la 
similaridad, afirma la infinita multiplicidad de las teofanías. Fruto de este juego binocular 
entre lo Uno y lo múltiple, el Sanador de las Heridas guía hacia una concepción 
multiperspectivista de la verdad. “Las verdades no pueden percibirse completamente en 

 
40 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 433. 
41 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 433. 
42 Sobre el tratamiento akbarí de este símbolo, véase David Fernández Navas, “Hacer del propio 
ser un regalo de amor”, Horizonte: Revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religião 21/64 (2024): 
1-19. 
43 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 433. Las expresiones tarkīb y taḥlīl son equivalentes a las latinas solve y 
coagula. 
44 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 434. 
45 Chittick, Sufi Path, 70-71. 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           45 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

conjunto; deben ser consideradas gradualmente, en sus niveles y grados. [El Mudāwī l-
Kulūm] por medio de su espiritualidad, contempla continuamente en las esferas los grados 
y los minutos de estas verdades, glorificando a Dios”.46 

Un quinto aspecto del Sanador de las Heridas destacado por Ibn ʿArabī, es su vínculo 
con Ḫaḍir, la misteriosa figura mediante la que Moisés comprendió la limitación de todo 
conocimiento humano y la importancia de ser guiado más allá del sentido exterior de la 
letra revelada.47 Según la tradición profética, Moisés se jactó, en cierta ocasión, de ser el 
más sabio entre toda la gente.48 Dios lo amonestó por no atribuir todo conocimiento a 
Dios. Y le dijo: “En la confluencia de los dos mares, hay un siervo nuestro que es más sabio 
que tú”. Moisés preguntó cómo podría conocerlo. Dios dijo: “Toma un pez y colócalo en 
una canasta. Luego emprende tu camino, y donde pierdas el pez, allí lo encontrarás”. 
Moisés emprendió el viaje hacia la confluencia de los dos mares, hasta que se encontró 
con Ḫaḍir –“uno de Nuestros siervos a quien habíamos hecho objeto de una misericordia 
venida de Nosotros y enseñado una ciencia de Nosotros” (C. 18:65). El profeta pidió 
convertirse en su discípulo, pero éste le advirtió que no tendría paciencia suficiente, pues 
los conocimientos otorgados a cada uno eran muy diferentes. En ese momento, un pájaro 
se acercó a las aguas marinas para beber. Ḫaḍir añadió: “Mi conocimiento y tu 
conocimiento, comparados con el conocimiento de Dios, son como lo que este pájaro ha 
tomado con su pico del mar”. Moisés prometió paciencia y obediencia. Pero Ḫaḍir insistió 
en marcar distancia: “Si me sigues, pues, no me preguntes nada sin que yo te lo sugiera”. 
Mientras caminaban por la orilla, apareció un barco que se ofreció a llevarlos. Una vez a 
bordo, Ḫaḍir hizo un boquete en la nave. Moisés le gritó “¡Esta gente nos dio un viaje 
gratis, y tú sin embargo has dañado su barco como para hundirlo y ahogar a su gente! Has 
hecho algo terrible”. Ḫaḍir replicó: “¿No te dije que no podrías tener paciencia conmigo?” 
Abandonaron, así, la embarcación y prosiguieron su viaje a pie, hasta que se encontraron 
con un niño que jugaba con unos amigos en la arena. Ḫaḍir lo mató sin mediar palabra. Y 
Moisés protestó horrorizado. Pero la réplica del maestro fue la misma: “¿No te dije que no 
podrías tener paciencia conmigo?” Finalmente, llegaron a una ciudad a cuyos habitantes 
pidieron de comer, pero éstos les negaron toda hospitalidad. La reacción de Ḫaḍir fue 
reparar uno de los muros de la urbe que estaba a punto de derrumbarse. Moisés le 
reprendió una vez más: “Si hubieras querido, habrías podido recibir un salario por eso”. 
Entonces, Ḫaḍir le dijo que había llegado el momento de separarse. Y le explicó cómo cada 
una de las acciones llevadas a cabo tenía un propósito oculto que se ajustaba a la voluntad 
de Dios. En virtud de esta y otras narraciones, Ḫaḍir es habitualmente considerado, entre 
los círculos sufíes, como el guía invisible de aquellos que no tienen guía en este mundo. 
Su nombre está asociado al color verde (aḫḍar), símbolo del conocimiento verdadero y de 

 
46 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 434. 
47 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 434. 
48 Véase C. 18:60-82; también Sahîh al-Bukhârî, The Translation of the Meanings, vol. 6, traducido por 
M. Muhsin Khan (Ryad: Darussalam, 1997), libro 3, hadiz 74, 196-209. Disponible en línea: al-
Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, “Book of Prophets,” hadiz 3401, en Sunnah.com, 
https://sunnah.com/bukhari:3401 

https://doi.org/


46                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

la vida eterna. Por eso es conocido como el que reverdece, el que da vida. En otro pasaje 
de Futūḥāt, Ibn ʿArabī compara su conocimiento con el del “iletrado”. Gracias a la 
Misericordia divina, ambos reciben una sabiduría que trasciende los márgenes de quienes 
se conducen mediante la consideración racional (naẓar), como los legisladores y los 
pensadores especulativos.49 Según el maestro andalusí, el Sanador de las Heridas fue 
discípulo de Ḫaḍir y se destacó en el conocimiento (ʿārif) del mundo (dunyā) y de las 
ciencias de poder (ʿilm al-quwwa), pero no mostró este saber a todos sus amigos por miedo 
a que resultase peligroso para ellos.50 Entre los dones que se le otorgaron, se incluye, 
además, el secreto para revivir a los muertos y la capacidad para traer abundancia y 
bendiciones al lugar donde se encuentre.  

 

4. El discurso del Sanador de las Heridas 

Cuenta Ibn ʿArabī que el Sanador de las Heridas reunió un día a sus seguidores y 
pronunció este discurso:  

Entended lo que simbolizo con estas medidas, reflexionad (fakkirū) y extraed su abundancia 
y la amplitud de su tiempo (zamān) […]. Lo que no admite separación ni puede ser contenido 
en un solo corazón, debe sin duda estar en la comunidad (al-ǧamāʿa), en naturalezas diversas 
y mentes no unificadas. El objeto de la comunidad es uno (wāḥid). A este propósito se dirige 
mi palabra […]. Cada estación espiritual (maqām) tiene su discurso (maqāl), cada ciencia (ʿilm) 
sus personas y cada valle su propia condición. Así que comprended lo que digo y retened lo 
que escucháis, porque por la luz de la luz he jurado, y por el espíritu de la vida y la vida del 
espíritu he prometido solemnemente [...]. Si vuestra morada ha sido sutil y prevaleció la 
esencia (maʿnā) sobre la letra (al-ḥarf), entonces ¡la Realidad es la Realidad! ¡y el camino es 
el camino! Pues se combinaron el Paraíso y este mundo en el ladrillo y la construcción, 
aunque uno fuera de barro y paja (ṭīn wa-tibn), y el otro de oro puro y gemas (asǧad wa-
ʿaǧīn).51  

Pueden apreciarse las distintas faces de la sabiduría del Mudāwī que hemos 
presentado: conocimiento del tiempo, liderazgo comunitario, sanación alquímica, mirada 
binocular y adelanto escatológico. La enseñanza para sus seguidores parece clara. Cada 
perspectiva, cada aroma captado por los conocedores de fragancias (ʿārifūn) es único y 
valioso, pues ninguna presencia puede agotar el caudal de la Realidad esencial, ninguna 
comparecencia del Amado representa más que una unión fugaz y parcial de Aquel cuya 
amplitud permite una incesante renovación de la manifestación. Quienes permanecen 
estables en el compromiso con el fondo inagotable de lo Real y abiertos a la dimensión de 
las presencias, disfrutan de la mirada binocular donde concurren los opuestos. Son 
capaces de contemplar al Amado tanto en su Ocultación como en Su Manifestación; en 

 
49 Chittick, Sufi Path, 236-237. 
50 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 434, 8-17. 
51 Ibn ʿArabī, Futūḥāt I, 435, 4-15. 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           47 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

ellos se combina la Realidad (ḥaqīqa) y el camino (ṭarīqa), este mundo y el paraíso, como 
un edificio donde se unen el ladrillo y la construcción, la materia y la estructura nacida de 
la unión entre las partes. Su tiempo es el tiempo del instante donde contraen nupcias el 
tiempo absoluto de la eternidad y el tiempo relativo de lo humano; ese tiempo en el que 
sana la profunda herida que sufren los amantes.  

 

5. El encuentro con Averroes 

Justo a continuación del discurso del Mudāwī, Ibn ʿArabī recuerda el día que conoció 
a Averroes: 

Cierto día, en Córdoba, entré a casa de Abū l-Walīd Ibn Rušd [Averroes], cadí de la ciudad, 
que había mostrado deseos de conocerme personalmente, porque le había maravillado 
mucho lo que había oído decir de mí, esto es, las noticias que le habían llegado de las 
revelaciones que Dios me había comunicado en mi retiro espiritual (ḫalwa); por eso mi 
padre, que era uno de sus íntimos amigos, me envió a su casa con el pretexto de cierto 
encargo, sólo para dar así ocasión a que Averroes pudiese conversar conmigo. Era yo a la 
sazón un muchacho imberbe. Así que hube entrado, levantóse del lugar en que estaba y, 
dirigiéndose hacia mí con grandes muestras de cariño y consideración, me abrazó y me dijo: 
‘Sí’. Yo le respondí: ‘Sí’. Esta respuesta aumentó su alegría, al ver que yo le había 
comprendido; pero dándome yo, a seguida, cuenta de la causa de su alegría, añadí: “No”. 
Entonces Averroes se entristeció, demudóse su color, y comenzando a dudar de la verdad de 
su propia doctrina, me preguntó: ‘¿Cómo, pues, encontráis vosotros resuelto el asunto 
(masʾala) mediante la iluminación y la inspiración divina (al-kašf wa-l-fayḍ al-ilāhī)? ¿Es acaso 
lo mismo que a nosotros nos enseña el razonamiento (al-naẓar)?’ Yo le respondí: ‘Sí, no. Y 
entre el sí y el no, los espíritus salen volando de sus materias y las cervices de sus cuerpos’. 
Palideció Averroes, sobrecogido de terror, y comenzó a repetir ‘No hay poder ni fuerza sino 
por Dios’ (lā ḥawla wa-lā quwwata illā bi-llāh), como si hubiera penetrado en el sentido de mis 
alusiones (išārāt). Esto es exactamente lo mismo que mencionó el polo espiritual conocido 
como el Sanador de las Heridas. 

Más tarde, después de esta entrevista que tuvo conmigo, solicitó de mi padre que le 
expusiera éste si la opinión que él había formado de mí coincidía con la de mi padre o si era 
diferente. Porque como Averroes era un sabio filósofo, consagrado a la reflexión, al estudio 
y a la investigación racional, no podía menos de dar gracias a Dios que le permitía vivir en 
un tiempo, en el cual podía ver con sus propios ojos a un hombre que había entrado 
ignorante en el retiro espiritual para salir de él como había salido, sin el auxilio de enseñanza 
alguna, sin estudio, sin lectura, sin aprendizaje de ninguna especie. Por eso exclamó: ‘Es este 
un estado (ḥāl) que hemos sostenido, pero sin que jamás hubiésemos conocido persona 
alguna que lo experimentase. ¡Loado sea Dios que nos hizo vivir en un tiempo, en el cual 

https://doi.org/


48                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

existe una de esas personas dotadas de tal estado místico, capaces de abrir las cerraduras de 
sus puertas, y que además me otorgó la gracia especial de verla con mis propios ojos!’52  

Ya podemos afrontar las preguntas que adelantábamos en la introducción ¿Cuál es el 
asunto sobre el que pregunta Averroes? ¿Por qué Ibn ʿArabī dice “sí” y “no”? ¿Cuál es el 
significado de la alusión a los espíritus y las cervices? ¿En qué sentido coincide con lo 
mencionado por el Mudāwī l-Kulūm? ¿Qué pudo entender Averroes? ¿Es posible que 
reaccionase así?  

 

6. El asunto de la conversación 

Es sabido que Averroes demostró interés por el sufismo. Y también que Ibn ʿArabī 
sintió un gran respeto hacia su persona. En otro pasaje de Futūḥāt, lo describe como uno 
de los hombres más inteligentes que conoció en vida, alguien que poseyó gran 
conocimiento sobre la medida de los mensajeros de Dios y se preocupó por preservar la 
Sunna de Muhammad.53 Esta imagen coincide, en buena medida, con el contenido de 
algunos de los textos más importantes del cordobés, como el Faṣl al-maqāl y el Kašf, donde 
expresa una profunda preocupación por la “unidad” y la “salud” espiritual de la 
comunidad de creyentes.54 Ibn ʿArabī poseía, además, una copia del Bidāyat al-muǧtahid 
wa-nihāyat al-muqtaṣid,55 obra monumental de derecho islámico, donde Averroes examina 
cuestiones de culto y relaciones sociales, comparando las opiniones de las principales 
escuelas de jurisprudencia sunnitas.56 Este libro sería heredado, más tarde, por los hijos 
del maestro murciano, incluido Ṣadr al-Dīn al-Qūnawī quien desempeñará un papel 
crucial en la transmisión del legado espiritual del Šayḫ al-Akbar.57 No parece, sin embargo, 

 
52 Ibn ʿ Arabī, Futūḥāt I, 435-436, (16; 1-12). Hemos seguido la traducción de Asín Palacios en El Islam 
cristianizado: estudio del “sufismo” a través de las obras de Abenarabi de Murcia (Madrid: Plutarco, 1931), 
39-40, salvo en tres puntos: (1) Asín omite la referencia al Sanador de las Heridas; (2) escribe “sí y 
no”, mientras que en el original solo leemos “sí, no” (naʿam, lā) ) –sobre la importancia de 
invisibilizar la conjunción copulativa, véase Fernández Navas, “El ‘sí’ y el ‘no’ de Ibn ʿArabī”–; (3) 
traduce: “es este un estado psicológico cuya realidad nosotros hemos sostenido con pruebas 
racionales”, pero el texto akbarí es menos comprometido –“este estado lo hemos establecido” 
(hādihi ḥālat aṯbatnā-hā)–. 
53 Chittick, Sufi Path, 38. 
54 Véase Averroes, Sobre filosofía y religión, 75-139. 
55 Bouchtalla, “ʿAn ʿAlāqat”, 47. 
56 La obra se divide en dos partes. La primera trata sobre los actos de adoración: el ritual de 
purificación (ṭahāra), la oración (ṣalāt), la limosna obligatoria (zakāt), el ayuno (ṣiyām), el retiro 
espiritual (iʿtikāf), la peregrinación (ḥaǧǧ), la guerra (ǧihād), los juramentos (aymān), los votos 
(nuḏūr) y los sacrificios (ḍaḥāyā). La segunda parte se ocupa de transacciones y relaciones sociales: 
matrimonios, divorcios, compras, herencias, regalos, usurpaciones…Véase Ibn Rushd, 
The Distinguished Jurist’s Primer, traducido por I. A. Khan Nyazee, 2 vols. (Reading: Garnet, 2000). 
57 Bouchtalla, “ʿAn ʿalāqat”, 47. 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           49 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

que ninguno de los temas de este tratado, de tan marcado carácter práctico, fuera el 
asunto sobre el que conversaron nuestros protagonistas el día en que se conocieron.  

Coincidimos con Michel Chodkiewicz en que la mención al discurso del Sanador de 
las Heridas apunta al adelanto escatológico y la resurrección de los cuerpos como el 
asunto más probable de la conversación.58 Cuál fuese la postura de Averroes es, sin 
embargo, un tema delicado. Según la tradición islámica, las almas se separan de los 
cuerpos en el momento de la muerte; son interrogadas por dos ángeles sobre Dios, el 
Profeta y la Escritura; permanecen en la tumba en estado de espera hasta el Último Día; y 
finalmente, responden sobre las obras realizadas ante Dios, quien las devolverá al cuerpo 
y decidirá si se dirigen al infierno o al paraíso.59 Los castigos y los deleites de la otra vida 
son descritos, en el Corán, con un marcado acento sensual. A un lado, agua hirviente, 
llamas abrasadoras, ropas de alquitrán… Al otro, finas ropas de seda, ríos de agua, leche, 
miel y vino... El Libro advierte, además, contra quienes dudan de la resurrección corporal: 
“¿Cree el hombre que no juntaremos sus huesos? ¡Claro que sí! ¡Somos capaces de 
recomponer sus dedos!”60 Este horizonte escatológico fue objeto de diversas 
interpretaciones y no pocas discusiones entre teólogos y filósofos de diverso signo, a las 
que Averroes no permaneció ajeno. En La incoherencia de los filósofos (Tahāfut al-falāsifa), Al-
Ġazālī recoge con detalle los argumentos de algunos peripatéticos musulmanes que 
negaban la resurrección corporal. Así lo resume Asín Palacios:  

[…] una de dos: o sólo volverán a la vida las partes que constituían el cuerpo al morir, o todas 
las que lo formaron mientras vivió. En el primer caso, los cuerpos de los bienaventurados 
irán al cielo afeados y oprimidos por los defectos físicos y enfermedades que al morir 
padecían. Y en el segundo caso, ¿cómo podrá resucitar el cuerpo de quien hubiese muerto 
devorado por antropófagos si sus partes todas quedaron asimiladas, por la digestión, a los 
cuerpos de sus verdugos? Y sin recurrir a este caso extraordinario de canibalismo, ¿no se 
convierte a menudo los cementerios en campos, de cuyos frutos nos alimentamos los 
hombres y las bestias? ¿Qué parte, pues, de materia orgánica podrá asegurarse que no haya 
sido cuerpo de muchos y diferentes hombres?61 

Frente a estas objeciones, al-Ġazālī apela a la resurrección como una repetición de la 
creación. Si Dios unió una vez el alma al cuerpo, no habría motivo para maravillarse por 
que lo hiciera una segunda.62 Puede reconocerse el enlace con la noción coránica de la 
nueva creación (al-ḫalq al-ǧadīd): “Cuando seamos huesos y polvo, ¿es verdad que se nos 
resucitará a una nueva creación?”63 En La incoherencia de la incoherencia (Tahāfut al-tahāfut), 

 
58 Chodkiewicz, “Toward Reading Futūḥāt”, 35-36.  
59 Véase William C. Chittick, “Muslim Eschatology”, en The Oxford Handbook of Eschatology, editado 
por J. L. Walls (Oxford: OUP, 2009), 132-150. 
60 C. 75:3-4. Trad. Julio Cortés, El Corán (Barcelona: Herder, 2000). 
61 Véase Miguel Asín Palacios, La espiritualidad de Algazel y su sentido cristiano, tomo I (Madrid: 
Publicaciones de las Escuelas de Estudios árabes de Madrid y Granada, 1934), 94-95. 
62 Asín Palacios, La espiritualidad de Algazel, 93. 
63 C. 17:49. Trad. Cortés. 

https://doi.org/


50                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

Averroes adopta una solución similar, si bien advierte que el cuerpo resucitado no es el 
mismo: “lo que surge de los muertos es un simulacro de esos cuerpos terrenales, no esos 
mismos cuerpos, pues lo que ha perecido no regresa individualmente, y una cosa sólo 
puede regresar como una imagen de aquello que ha perecido”.64 Como apunta Idoia Maiza, 
este enfoque le permite conciliar la promesa coránica con la doctrina psicológica de 
Aristóteles: “nada perecedero puede permanecer para siempre uno y lo mismo”.65 Esta 
conciliación entre la palabra revelada y la luz del intelecto resulta coherente con la ruta 
trazada en el Faṣl al-maqāl. El filósofo cordobés defiende allí que cuando hay contradicción 
entre la literalidad del Corán y el resultado de la indagación racional, es necesario 
interpretar adecuadamente el sentido oculto del texto, ya que el propio Libro anima a 
cultivar el conocimiento demostrativo y “la verdad no puede ser contraria a la verdad”.66 
Interpretar (taʾwīl) adecuadamente significa extraer lo interior (bāṭin) de lo exterior 
(ẓāhir), a través del arte del silogismo, de modo que solo quien domina el razonamiento 
demostrativo estará autorizado a indagar en el sentido oculto de la Palabra. Con un 
espíritu similar, siempre atento a la abismática diferencia entre lo inmanente y lo 
trascendente, Averroes subraya en el Tahāfut la distancia que media entre esta vida y la 
otra:  

[Lo que la Ley musulmana] dice respecto a la otra vida mueve más a las acciones virtuosas 
que lo que se dice en otras distintas. Por eso, simbolizar la otra vida para ellos [los fieles] por 
medio de cosas corpóreas es mejor que simbolizarla por medio de cosas espirituales, tal 
como dice Dios, loado sea: ‘Imagen del Jardín prometido a quienes temen a Dios: fluyen 
arroyos por sus bajos’. Y el Profeta, sobre él sea la paz, dijo: ‘En él hay lo que ningún ojo ha 
visto, ni oreja ha oído, ni idea que haya tenido mente humana’. Ibn ʿ Abbās también ha dicho: 
“Nada de este mundo hay en la otra vida excepto los nombres”. Quiere decir que aquella 
existencia es de otro origen más elevado que esta existencia y de otra clase más excelente 
que la de esta clase.67 

Algunos especialistas consideran que, aunque Averroes admitió algún tipo de vida tras 
la muerte, su deuda con Aristóteles le impidió admitir la resurrección individual, así como 
la posibilidad de una unión en vida con el intelecto agente.68 Otros defienden que el 
verdadero Averroes no es el comentarista, sino el del Kašf y el Faṣl.69 Obviamente, no 

 
64 Idoia Maiza Ozcoidi, La concepción de la filosofía en Averroes (Madrid: Trotta, 2001), 382; 
Aristóteles, De anima, 2.4, 315 b.  
65 Maiza Ozcoidi, La concepción de la filosofía en Averroes, 382. 
66 Averroes, Sobre filosofía y religión, 84. 
67 Averroes, Sobre filosofía y religión, 134. 
68 Richard Taylor, “Personal Immortality in Averroes, Mature Philosophical Psychology”, 
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 9 (1998): 87-110; Richard Taylor “Averroes on 
the Ontology of the Human Soul”, The Muslim World 102 (2012): 580-596; Stephen R. Ogden, 
Averroes on Intellect. From Aristotelian Origins to Aquina's Critique (Oxford: OUP, 2022), 224. 
69 Ovey N. Mohammed, Averroes’ Doctrine of Immortality. A Matter of Controversy (Waterloo: Wilfried 
Laurier, 1985); Cruz Hernández, Abû-l-Walîd; Josep Puig Montada, “Averroes y el entendimiento”, 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           51 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

pretendemos resolver aquí esta polémica. Nos basta con recalcar que cuando trató 
explícitamente la resurrección, habló de una nueva creación y subrayó la diferencia entre 
la vida terrena y la futura. 

 

7. El sí y el no 

Ahora ya podemos considerar el “sí” y el “no” de Ibn ʿArabī. El joven místico afirma 
que el conocimiento que se le ha otorgado coincide y no coincide con el que Averroes 
obtiene mediante la especulación racional. Es cierto que ambos usan el intelecto para 
preservar la dimensión de la incomparabilidad divina. Averroes advierte sobre la 
diferencia que hay entre este mundo y el otro. Ibn ʿArabī seguramente asentiría, pues la 
fidelidad a la dimensión del tanzīh es irrenunciable. Pero no podría compartir la idea de 
un sentido oculto de la Palabra que sólo se revela al filósofo experto en el arte del 
silogismo. Tampoco el partir de una observación racional sobre el mundo físico, para 
aclarar el sentido de la promesa coránica. Para el maestro murciano, tan importante es 
reconocer a Dios según Su incomparabilidad, como según Su similitud. A la primera 
perspectiva, se accede mediante la luz del intelecto. A la segunda, mediante la facultad 
imaginal. Y ninguna es reductible a la otra. A su juicio, el problema de la mayoría de los 
pensadores racionales es que están velados a la experiencia gustativa, ese mundo de los 
alientos que se abre a los conocedores de fragancias.70 Esta combinación de ópticas 
aparentemente enfrentadas era justamente una de las claves del discurso del Mudāwī l-
Kulūm.  

Pero la convergencia-divergencia con Averroes no queda ahí. En otro pasaje de 
Futūḥāt, Ibn ʿArabī se vale de la noción de creación continua y dibuja importantes 
diferencias entre el cuerpo terrenal y el resucitado.71 La dimensión exterior de Dios es 
contemplada como un proceso de transformación constante, fruto del incesante acto 
recreación del mundo pues Él “siempre está ocupado con algo”.72 Su interioridad quedaría 
en cambio a salvo de toda variación. El ser humano, como imagen de la divinidad, posee 
también una dimensión interna y otra externa, pero le sucede como a los espejos que 
invierten lo reflejado. Su exterioridad –es decir el cuerpo– permanece estable, mientras 
que su interioridad no deja de transformarse. Una vez accede al paraíso, se produce un 
cambio crucial. Si en la vida terrenal, disponía de una constitución ambivalente, donde se 
mezclaban los atributos de Misericordia e Ira, el paso a la nueva vida supondrá una 
depuración de los rasgos iracundos. Y si el ámbito de las intenciones está velado para los 
otros en este mundo, en la nueva vida la voluntad más íntima quedará visible. El cuerpo 

 
Revista Española de Filosofía Medieval 9 (2002): 49-62. Maiza Ozcoidi, La concepción de la filosofía en 
Averroes. 
70 Chittick, Sufi Path, 202-203. 
71 Véase William C. Chittick, “Death and the World of Imagination on Ibn al-Arabi’s Eschatology”, 
The Muslim World 78/1 (1988): 51-82. 
72 C. 55:29. 

https://doi.org/


52                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

resucitado será entonces el mismo, pero con una composición distinta a la terrenal. Y 
aunque el ser humano seguirá reflejando la realidad divina, ya no lo hará de un modo tan 
perfecto. 

 
8. El vuelo de los espíritus y las cervices 

Queda aún ahondar en el significado de la enigmática alusión: “Sí, no. Y entre el sí y 
el no, los espíritus salen volando de sus materias y las cervices de sus cuerpos”. 
Nuevamente el discurso del Sanador de las Heridas resulta clave. El Mudāwī enseña que, 
para disfrutar de la presencia del Amado, es necesario un doble movimiento de humildad 
y elevación. Permanecer en lo sutil y dar prevalencia a la esencia sobre la letra significa 
reconocer humildemente la limitación de cualquier aproximación a la Realidad, así como 
el valor de todas y cada una de las perspectivas. Esto implica admitir que la herida que 
atraviesa al ser humano nunca podrá sanar del todo. Por eso en el poema akbarí, el ámbito de 
las fragancias estaba vetado al rico. Y por eso, es necesario despojarse de todo rasgo de 
señorío y aceptar la propia menesterosidad. Solo así, y mediante la asistencia de un otro 
–el aliento del Omni-Compasivo, el acompañamiento del guía espiritual–, será posible el 
ascenso: la elevación hacia ese ámbito donde se goza de lo eterno por un instante, allí 
donde este mundo y el paraíso se combinan en uno solo. 

 

9. ¿Qué pudo entender Averroes? 

Ahora bien, ¿qué pudo entender Averroes? Creemos que la elevación desde el plano 
material hacia el espiritual no es algo que pudiera sorprender a un experto en 
jurisprudencia. El Corán está plagado de ese tipo de imágenes, a veces referentes a la 
resurrección; otras, a personas amadas por Dios que disfrutaron de una elevación en vida 
–Muhammad, Idrís...–.73 La imagen de las cervices que se separan de los cuerpos tampoco 
creemos que pudiese resultarle extraña. En los pasajes coránicos donde se habla de la otra 
vida, el cuello, como símbolo de soberbia o humildad, suele ser la clave de si se produce 
un ascenso al paraíso o la condena al fuego del infierno.74 La cuestión es qué idea pudo 
venir a la mente de un filósofo que deseaba conocer a un joven del que se decía que había 
accedido a una experiencia iluminativa, sin ningún tipo de preparación ni enseñanza 
previa.  

No parece disparatado considerar la posibilidad de que Averroes reconociese cierta 
alusión a su propio quehacer intelectual. La interpretación (taʾwīl) puede ser considerada 
como una elevación desde de la mirada del vulgo a la mirada del sabio, pero también como 
cierto caso de soberbia, pues el sabio se cree capaz de acceder mediante sus propias 
fuerzas al sentido oculto de la Palabra, de modo análogo a cómo Moisés creyó una vez no 
necesitar de nadie. Si así fuera, se entendería el uso de la expresión “No hay poder ni 

 
73 C. 7:46-49; C. 17:1; C. 19:56-57. 
74 C. 26:4; C. 13:5; C. 14:45; C. 36:8; C. 40:71; C. 47:4; C. 54:8; C. 70:36. 

https://doi.org/


“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ʿARABĪ Y AVERROES           53 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

fuerza sino por Dios” por parte del juez cordobés, una fórmula que los creyentes utilizan 
para reconocer la dimensión majestuosa de la Realidad divina.  

En cuanto a la posibilidad de que Averroes hubiese aceptado una experiencia de esta 
clase en sus escritos, coincidimos con Tornero y Ramón Guerrero en que no se puede 
ignorar este fragmento del Kašf: 

Los métodos de los sufíes no son especulativos, o sea, no están compuestos a base de 
premisas y silogismos, sino que, según ellos, el conocimiento de Dios y de los otros seres es 
algo que se encuentra en el alma al despojarla de sus pasiones […] Este método, aunque 
reconocemos su existencia, no se da en la generalidad de los hombres en tanto hombres […] 
pues entonces sería ociosa y vana entre los hombres la vía especulativa, y, por otro lado, 
todo el Corán es una invitación a la consideración y a la especulación racional.75 

Justo a continuación, Averroes añade unas líneas que resultan especialmente 
interesantes para nuestra indagación:  

Sí; no ignoramos que la mortificación de las pasiones es condición para un correcto 
razonamiento, como también lo es la salud; no [sostenemos, sin embargo] que la 
mortificación de las pasiones sea la que por sí misma proporcione el conocimiento, aunque 
sea condición de ello, como también la salud es condición para el aprender, aunque ella no 
sea la que lo da. En este sentido, la Ley exhorta a este método e invita a él en general, es 
decir, a practicarlo; pero no es suficiente por sí mismo, como piensan algunos. Por el 
contrario, si es útil para lo propio del razonamiento, es sólo según el aspecto que ya hemos 
dicho. Esto es evidente para quien sea ecuánime y considere el asunto por sí mismo.76  

El filósofo cordobés atribuye a los sufíes un conocimiento que nace del propio 
esfuerzo. Pero Ibn ʿArabī no se cansa de recordar a lo largo y ancho de su obra, el 
indispensable papel de la gracia. Por mucho que el amante cuide su casa, todo depende, 
en última instancia, de la visita del Amado. La humildad de quien reconoce la íntima 
herida de su ser avoca, justamente, a esta perspectiva. Y quizá fue esto lo que entendió 
Averroes: que aquel joven que le había llamado la atención sobre su propia soberbia 
intelectual, no se arrogaba haber logrado nada por sí mismo; que su conocimiento solo 
precisaba de humildad y gracia.  

 

10. La identidad del Sanador de las Heridas 

Solo nos falta tratar la identidad del Sanador de las Heridas. Como ya indicamos, 
Mikko Telaranta sostiene que el Mudāwī es en realidad Empédocles.77 La tesis de 
Chodkiewicz no le convence porque en un apartado del texto se dice que el Sanador de las 

 
75 Emilio Tornero, “La filosofía andalusí frente al sufismo”, 12; Averroes, Sobre filosofía y religión, 
114-115. 
76 Rafael Ramón Guerrero, Averroes. Sobre filosofía y religión, 115.  
77 Cf. Telaranta, Aristotelian Elements, 293-322. 

https://doi.org/


54                                       DAVID FERNÁNDEZ NAVAS 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000 

Heridas falleció, mientras que Idrís ascendió en vida al cielo. Entre el Mudāwī y 
Empédocles, habría en cambio, demasiadas semejanzas: el discurso ante los discípulos 
antes de partir hacia la muerte, la capacidad sanadora, el recurso a la palabra como 
terapia, el dominio del saber alquímico… La mención a las cervices que se separan de los 
cuerpos sería, además, una alusión a las cabezas sin cuellos de Empédocles, una imagen 
que Averroes conocía perfectamente, gracias al De caelo y el De Anima, y que simbolizaría 
un conocimiento que se produce de forma intuitiva, como la noesis aristotélica, en un 
instante y sin mediación de la razón discursiva. De este modo, el joven Ibn ʿArabī 
demostraría haber leído mucho más de lo que estaba dispuesto a admitir. Aunque esta 
hipótesis es, sin duda, original y sugerente, consideramos que genera algunas dificultades 
innecesarias. Por un lado, resulta inverosímil que un autor tan crítico con la filosofía 
griega como Ibn ʿArabī, reconociese un papel tan destacado a Empédocles.78 Las 
referencias constantes a Muhammad, Abraham, Ḫaḍir o la filiación judía de la doctrina 
sobre los elementos no parecen apuntar tampoco en esa dirección. Y, sobre todo, no nos 
parece necesario recurrir a una lectura compartida de Aristóteles para explicar el diálogo. 
Según hemos visto, es la faceta teológica de Averroes y no la de comentarista la que aporta 
mayor coherencia y claridad a la narración akbarí.  

Por otro lado, Stephen Hirtenstein apuntala y desarrolla la tesis de Chodkiewicz.79 En 
un magnífico estudio sobre el texto de Ibn ʿArabī establece conexiones con otros pasajes 
de Futūḥāt que muestran una gran coincidencia entre los conocimientos del Mudāwī y la 
sabiduría de Idrís. Si bien, reconoce también analogías con el discurso de Jesús en la 
Última Cena y advierte que es difícil restringir un nombre, y una actividad, como la de 
“Sanador de las Heridas” a una sola figura. Por nuestra parte, consideramos que este 
enfoque enlaza suavemente con la profunda apertura simbólica del texto akbarí, que 
vincula el conocimiento alquímico con la sabiduría profética de Abraham, al tiempo que 
remite a Muhammad como el único y verdadero polo. También engarza con aquello que 
no hemos dejado de ver en nuestro trabajo: la fidelidad a una realidad insondable, que no 
deja de ofrecerse en infinitas formas. 

 

David Fernández Navas 
dfnavas84@gmail.com 

 
Fecha de recepción: 18/02/2025 
Fecha de aceptación: 16/08/2025 

 
78 Sobre su relación con los filósofos, véase Bashier, “Ibn al-ʿArabī’s Encounter with Ibn Rushd”. 
79 Cf. Hirtenstein, “The Healer of Wounds”.  

https://doi.org/

