“EL SANADOR DE LAS HERIDAS”
Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES

“THE HEALER OF WOUNDS” AND THE MEETING
BETWEEN IBN ‘ARABI AND AVERROES

David Ferndndez Navas

Universidad Centroamericana José Simeén Carias

Resumen

La enigmdtica entrevista entre Ibn ‘Arabi y Averroes ha sido objeto de multiples
interpretaciones durante el dltimo siglo, tanto en el campo de los estudios akbaries, como entre los
especialistas en filosoffa averroista. Sin embargo, apenas hay investigaciones que se hagan cargo de
“El Sanador de las Heridas” (Mudawi I-Kuliim), una misteriosa figura sobre la que gira todo el capitulo
de Las Iluminaciones de La Meca (al-Futithat al-Makkiyya) donde aparece la narracién. En el presente
trabajo, ofrecemos un estudio exhaustivo sobre el texto akbari, con especial atencién al papel de ese
misterioso sanador, y consideramos algunos pasajes de la obra de Averroes. Ello nos permitira
interpretar el encuentro en profundidad y responder a diversas cuestiones que ain siguen abiertas.

Palabras clave

Ibn ‘Arabi; Averroes; escatologfa; conocimiento; amor

Abstract

The enigmatic conversation between Ibn ‘Arabi and Averroes has been the subject of multiple
interpretations in the last century, both in the field of Akbarian studies and among specialists in
Averroist philosophy. However, there are hardly any studies dealing with “The Healer of Wounds”
(Mudawi al-Kuliim), a mysterious figure around whom the entire chapter of The Meccan Revelations (al-
Futtihat al-Makkiyya)—in which the account appears—revolves. In this paper, I offer a comprehensive
study of the Akbarian text, with a special focus on the role of this mysterious healer, while also
examining some passages from Averroes’ work. This will allow us to interpret the encounter in depth
and to address several questions that remain open.

Keywords

Ibn ‘Arabi; Averroes; Eschatology; Knowledge; Love



36 DAVID FERNANDEZ NAVAS

Introduccién

En cierto pasaje de Las lluminaciones de La Meca (al-Futaihat al-Makkiyya), Tbn ‘Arabi
recuerda el dfa en que conocid a Averroes. El mistico murciano apenas habia entrado en
la adolescencia, pero el célebre pensador deseaba entrevistarse con él, pues habia oido
noticias sobre el vasto conocimiento que habia adquirido a través de una experiencia
iluminativa. Nada mds verlo, se levant$ para abrazarlo y le dijo: “si”. El muchacho
devolvié un “si” y Averroes se llend de alegria; pero enseguida afiadié un “no”.
Visiblemente turbado, el filésofo le espetd: “;Cédmo, pues, encontrais vosotros resuelto el
asunto mediante la iluminacidn y la inspiracién divina? ;Es acaso lo mismo que a nosotros
nos ensefia el razonamiento?” Su respuesta fue: “Si, no. Y entre el si y el no, los espiritus
salen volando de sus materias y las cervices de sus cuerpos”. Averroes palideci6 y
comenzd a repetir la frase: “No hay poder ni fuerza sino por Dios”, como si hubiera
comprendido el sentido de la alusién. Més tarde, darfa las gracias por haber conocido a
alguien que gozase de aquel estado cuya existencia él habia sostenido.

Durante el ultimo siglo, esta enigmdtica entrevista ha recibido gran atencién por
parte de los expertos en sufismo akbari. Su popularizacién debe mucho a Miguel Asin
Palacios, quien la tradujo al castellano en El Islam cristianizado (1931). Y por supuesto, a
Henry Corbin que en L’imagination créatrice dans le soufisme d’Ibn ‘Arabf (1958), la cifré como
simbolo del choque entre la tradicién aristotélica y la neoplaténica, asi como de la
separacidn entre Occidente y Oriente.’ A un lado quedaba Averroes, el enemigo de
Avicena que, en su intento de restaurar el peripatetismo auténtico, negaba las jerarquias
angélicas, el conocimiento supra-intelectual, el creacionismo y la resurreccién individual.
Al otro, Ibn ‘Arabi, continuador de la filosofia aviceniana, cuyas enigmaticas palabras lo
descubrian como discipulo del Hadir -o Hidr-, el gufa invisible que conduce al mundo
imaginal, allf donde lo espiritual se sensibiliza y lo sensible se espiritualiza. El libro de
Corbin gozé de un gran éxito, pero también fue objeto de graves criticas.? En 1988, Michel
Chodkiewicz llamé la atencién sobre un importante dato relacionado con la entrevista. Al
traducir la respuesta del joven mistico, habia eliminado la mencién al “Sanador de las
Heridas” (Mudawi al-Kultim), un misterioso personaje sobre el que orbita todo el capitulo
donde aparece el encuentro.® Efectivamente, segin indica el propio Ibn ‘Arabi, la
respuesta a Averroes coincide con el contenido de un discurso que una vez pronuncié ese
Mudawt. Chodkiewicz dedujo que dicha figura era, en realidad, Idris-Enoch-Hermes —pues

! Henry Corbin, La imaginacién creadora en el sufismo de Ibn ‘Arabi (Cérdoba: Almuzara, 2023).

2 Michel Chodkiewicz, Le sceau des saints. Prophétie et sainteté dans la doctrine d’Ibn Arabf (Parfs:
Gallimard, 1986); William C. Chittick, The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-Arabi’s Metaphysics of
Imagination (Nueva York: SUNY, 1989); Michel Chodkiewicz, Un océan sans rivage. Ibn Arabi, le Livre
et la Loi (Paris: Seuil, 1992); Franz Rosenthal, “Ibn ‘Arabi Between ‘Philosophy’ and ‘Mysticism’:
‘Sufism and Philosophy are Neighbors and Visit Each Other’. Fa-inna at-tasawwuf wa-t-tafalsuf
yatajawarani wa-yatazawarani”, Oriens 31 (1988): 1-35, 4.

* Michel Chodkiewicz, “Toward Reading the Futiihdt al-Makkiya”, en Ibn ‘Arabi, The Meccan
Revelations, vol. 2 (Nueva York: Pir, 2004), 35-36. Chodkiewicz no reparé en que Corbin
simplemente habfa volcado al francés la traduccién de Asin Palacios.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 37

el texto le atribuye importantes conocimientos en alquimia, astrologia y cosmologia-; y
sefiald la resurreccién de los cuerpos y el adelanto escatoldgico, como el verdadero tema
de la conversacién. Esta aportacién fue sin duda de gran valor. Pero también resultaba un
tanto escueta: zanjaba la cuestién en poco mds de un parrafo y no terminaba de aclarar el
sentido de la alusién akbari. Desde entonces, se han producido numerosas
aproximaciones de diversa orientacién. Algunos investigadores han indagado en el
sentido del “si” y el “no”, pero sin considerar apenas el papel del Sanador de las Heridas.*
Otros han asumido la visién de Chodkiewicz sin demasiada discusién.® Y solo unos pocos
se han ocupado del Mudawi de un modo amplio: Mikko Telaranta, que sostiene que en
realidad se trata de Empédocles y mds recientemente, Stephen Hirtenstein, que defiende
la tesis de Idris, pero también apunta a Jesus.®

La recepcién del texto akbarf entre los especialistas en Averroes se ha desarrollado
en otras direcciones y, al menos hasta donde conocemos, sin ningun tipo de atencién al
Mudawt. De forma general, se acepta que el encuentro tuvo lugar, asi como el contenido
de la conversacién.” Pero algunos investigadores han cuestionado la supuesta reaccién
del filésofo.® Probablemente, la critica més dura hasta la fecha sea la de Dominique Urvoy.
El relato de Ibn ‘Arabi le parece que demuestra su perfecto desconocimiento de la

* William C. Chittick, “Between the Yes and the No: Ibn al-‘Arabi on Wujiid and the Innate
Capacity”, en The Innate Capacity, editado por R. Forman (Oxford: OUP, 1998), 95-110; Steffen
Stelzer, “Decisive Meetings: Ibn Rushd, Ibn 'Arabi, and the Matter of Knowledge”, Alif 16 (1996):
19-55; Salman H. Bashier, Ibn al- ‘Arabi’s Barzakh (Nueva York: SUNY, 2004), 56-74; Salman Bashier,
“Ibn al-‘Arabi’s Encounter with Ibn Rushd and the Merging of the Two Seas of Mysticism and
Philosophy in Islam”, Journal of the Muhyiddin Ibn ‘Arabi Society 64 (2018): 53-68; David Ferndndez
Navas, “El ‘s’ y el ‘no’ de Ibn ‘Arabi a Averroes: un profundo ‘si’ de amor”, en Filosofia, método y
otros prismas: historia y actualidad de los problemas filosdficos, editado por V. Raga Rosaleny y M.
Bermudez Véazquez (Madrid: Dykinson, 2022), 145-159.

5> Véase Gerald T. Elmore, Islamic Sainthood in the Fullness of Time (Leiden: Brill, 1998), 51; Mohamed
Haj Yousef, Ibn ‘Arabf - Time and Cosmology (Nueva York: Routledge, 2008), 120-155.

¢ Mikko Telaranta, Aristotelian Elements in the Thinking of Ibn al-‘Arabi and the Young Martin Heidegger
(Tesis doctoral: Universidad de Helsinki, 2012), 293-322; Stephen Hirtenstein, “The Healer of
Wounds: Interpreting Human Existence in the Light of Alchemy of Ascension”, Journal of the
Mubhyiddin Ibn ‘Arabi Society 70 (2021): 23-49.

7 Miguel Cruz Hernéndez, Abd-I-Walid Muhammad Ibn Rusd (Averroes). Vida, obra, pensamiento,
influencia (Cérdoba: Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Cérdoba, 1986), 38; Josep Puig Montada,
“Materials on Averroes’s Circle”, Journal of Near Eastern Studies 51/4 (1992): 241-260; Joaquin
Lomba Fuentes, “Apuntes sobre la significacién de Ibn ‘Arabi de Murcia”, en Homenaje al Profesor
Juan Torres Fontes (Murcia: Universidad de Murcia y Academia Alfonso X El Sabio, 1987), 901-911;
Emile Fricaud, “Le probléme de la disgrice d’Averroes”, en Averroés et 'averroisme. Un itinéraire
historique du Haut Atlas a Paris et a Padoue, editado por A. Bazzana, N. Bériou y P. Guichard (Lyon:
PYL, 2019), 155-189, 132.

¢ Dominique Urvoy, Averroes: las ambiciones de un intelectual musulmdn (Madrid: Alianza, 1998), 181-
184. Majid Fakhry, Averroes: His Life, Works and Influence (Oxford: Oneworld, 2001), 166-167;
Mohammed Salah Bouchtalla “An ‘alaqat al-mutasawwif bi-l-faylasaf: Ibn ‘Arabi musayyi‘an Ibn
Rusd”, Tabayyun 5, 21 (2017): 45-62.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

38 DAVID FERNANDEZ NAVAS

psicologia averroista, ademas de su profundo narcisismo y resentimiento hacia el mundo
almohade. En un tono muy distinto, Emilio Tornero y Rafael Ramén Guerrero han llamado
la atencién sobre un fragmento del Kasf ‘an manahig al-adilla de Averroes que encajarfa
con la narracién akbari.’

En el presente trabajo, ofrecemos un estudio exhaustivo sobre el texto de Ibn ‘Arabi
-con especial atencién al “Sanador de las Heridas”- y consideramos algunos pasajes de la
produccién teoldgico-filoséfica de Averroes —el Tahafut, el Fasl y el Kasf-. Nuestro objetivo
es interpretar: a) cuél fue el tema de la conversacién; b) qué significa el si y el no; ¢) a qué
alude el vuelo de los espiritus y las cervices; d) qué pudo entender Averroes; ) hasta qué
punto su reaccién resulta plausible; ) y quién es esa misteriosa figura llamada Mudawi I-
Kuliam.

1. El Sanador de las Heridas y la realidad de Muhammad

La primera mencién al “Sanador de las Heridas” aparece al final del capitulo 14 de
Futhat.” Ibn ‘Arabi cuenta que, una vez tuvo una experiencia visionaria, mediante la que
conoci6 a los veinticinco polos perfeccionadores de las comunidades anteriores al
Enviado y que uno de ellos se llamaba Mudawi I-Kuliim. Segtn la tradicidn, el polo (qutb) es
la persona que ocupa el puesto mds alto en la jerarquia de la santidad (waldya), en cada
época.” Los polos son, en este sentido, los amados preferidos de Dios y el modelo de
humanidad perfectamente realizada. Una de sus funciones principales es la guia inicidtica
hacia el ascenso espiritual que permita el encuentro intimo con la divinidad. Ibn ‘Arabi
entiende que cada polo hereda la sabidurfa de un profeta determinado, aunque al mismo
tiempo, todos son expresién de la realidad de Muhammad, cuya existencia e influjo
espiritual precede a su aparicién histdrica:

El polo tnico es el espiritu de Muhammad [...]. Se le pregunté: ‘;Cudndo fuiste profeta?” Y
respondié: ‘Cuando Adén estaba entre el agua y la arcilla’. Su nombre era el Sanador de las
Heridas (Mudawi I-Kuliim) porque es experto en curar las llagas (§irahat) del amor pasional
(hawa), 1a opinién, el mundo, Satdn y el yo (nafs); con el lenguaje profético (nabawi), de los
mensajeros (risali) y de la santidad (waldya) es sumamente experto. Tenfa puesta su mirada

° Emilio Tornero Poveda, “La filosoffa andalusi frente al sufismo”, al-Qantara, 17 (1996): 3-17;
Rafael Ramén Guerrero, Averroes. Sobre filosofia y religion. Introduccién y seleccidn de textos
(Pamplona: Universidad de Navarra, 1998), 114.

10 Muhy1 1-Din Ibn al-‘Arabi, al-Futihdt al-Makkiyya, vol. 1, ed. ‘Abd al-‘Aziz Sultan al-Manstb
(Yemen: Wizarat al-Taqafa, 2010), 431. En inglés, existe una traduccién a cargo de Eric Winkel:
Ibn ‘Arabi, The Openings Revealed in Makkah, vol. 2 (Oceans Within, 2022), 249-292.

1 Este es solo uno de los sentidos en que Ibn ‘Arabi considera los polos. Sobre este tema, véase
Ibn ‘Arabi, The Meccan Revelations, vol. 1,189-197; Ibn ‘Arabi, Il mistero dei custodi del mondo, editado
por C. Casseler (Turin: Il Leone Verde, 2001); M. Chodkiewicz, Le sceau des saints; Iskandar Arnel,
“The Poles (Aqtab) in the Thought of Tbn ‘Arabi”, Jurnal Ushuluddin 13/2 (2008): 123-131.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 39

en el lugar de nacimiento de su cuerpo, La Meca, y en La Siria [espiritual] (al-Sam)"2. Luego,
sumirada se dirigié a un lugar cuyo calor y frescura eran intensos al mismo tiempo, un lugar
donde ningtin descendiente de Addn puede llegar con su cuerpo (Jasad). Una persona, sin
salir de La Meca, pudo ver esos lugares, pues la tierra le fue allanada, y asi los contempld.**

Puede apreciarse la referencia a la tensién originaria del ser humano hacia Dios y el
papel terapéutico del Enviado, como figura mediadora entre Dios y la comunidad. Ibn
‘Arabi considera que toda persona sufre una profunda herida de amor: el anhelo de
retornar al origen, de reunirse con el Creador.™ De modo que todo deseo hacia las cosas
mundanas no es mds que un efecto de superficie de esa honda llaga. Y aunque ésta no se
cerraréd del todo hasta el dia de la resurreccidn, si es posible un alivio transitorio: el
adelanto escatoldgico. Una unidn parcial y por un instante, con ese Amado que se oculta
siempre que se muestra, que se escurre como agua entre los dedos, pues todo deseo, toda
vocacién concreta hacia la Realidad esencial (al-Haqq), implica una dualidad, una relacién
de velamiento y desvelamiento, donde la Ipseidad del Absoluto resulta inaccesible.
Muhammad cura las heridas porque es guia hacia la elevacién espiritual: alli donde
confluyen los contrarios; la Siria espiritual donde la ocultacién y la manifestacién del
Amado se dan cita sin cesar; donde el amante espiritual es capaz de gozar de la presencia
de un Amado siempre esquivo que se descubre apenas por un suspiro. La palabra inicidtica
es, por tanto, alivio temporal para la laceracién metafisica que no podréd sanar mientras
la persona se mantenga anclada al plano de lo terrenal.

2. La herida del amante espiritual

El Sanador de las Heridas es el gran protagonista del capitulo 15 de Futahat.* El texto
comienza con unos versos que condensan aspectos cruciales de la experiencia del amante
espiritual. Escribe el maestro andalus:

2 En el capitulo 178 de Futiihat, Ibn ‘Arabi ofrece un poema que describe su entrada en La Siria
(al-Sam) espiritual, como espacio de encuentro con el Amado donde se superponen dimensiones
aparentemente contrapuestas y del que solo se puede hablar mediante el simbolo. En ese dmbito
se le reveld que la perfeccién del amor consiste en la conjugacién de Lo Oculto y Lo Manifiesto.
Véase Muhyi |-Din Ibn al-‘Arabi, al-Futiihat al-Makkiyya, vol. 5, ed. ‘Abd al-‘Aziz Sultan al-Mansib
(El cairo: al-Maglis al-A‘la li-I-Taqafa, 2017), 603-604; David Ferndndez Navas, Un jardin entre
llamas: la concepcién del amor en Ibn ‘Arabi (Cérdoba: Almuzara, 2025), 142-143.

3 1bn ‘Arabi, Futihat I, 431 [salvo cuando se indique lo contrario, todas las traducciones de Futithat
son propias).

1 Véase Ibn ‘Arabi, Futiihdt V, 610-629; también David Ferndndez Navas, “Amor divino, espiritual,
natural y elemental en Ibn ‘Arabi”, Anales del Seminario de Historia de la Filosofia 41/1 (2024): 27-37.
15 Tbn ‘Arabi, Futithat I, 431. El titulo es: “Sobre el conocimiento (ma rifa) de los alientos (al-anfds)
y el conocimiento de sus polos: los realizadores [de la realidad divina] (muhaqqigin) acceden a
través de él a sus secretos”.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

40 DAVID FERNANDEZ NAVAS

El mundo de los alientos [es] de mi aliento ( ‘Alamu l-anfdsi min nafas)

y ellos son los més elevados en la santidad (wa-humu I- ‘a lina fi l-quds).
Su elegido es un sefior elocuente (Mustafa-hum sayyidun lasinun)

y su inspiracién le llega en el timbre (wa-hyuhu ya 'ti-hi fi l-garasi).
Hablé con el portero, cuando vio (Qultu li-I-bawwabi hina ra a)

lo que sufro en la vigilia (ma ugasi-hi mina I-harasi).

Dijo: “;Qué esperas de él, hijo mio?” (Qala: Md tabgi-hi ya waladi?)
Respondf: “La cercanfa del sefior puro (Qultu: Qurba l-sayyidi al-naddusi),
mi intercesor para la gufa espiritual, quiza (man $afi i li-l-imam ‘asa),
una presencia suya, para el arrebatado” (hatratun min-hu li-muhtalisi).
Dijo: “No ofrece sus fragancias (Qala: Md yu ti ‘awarifa-hu)

aun rico no que no ha sido probado” (li-ganiyyin gayri mubtali si).**

El poeta sufre porque anhela la presencia de un Amado que siempre se sustrae. El
mundo de los alientos simboliza la presencia de Aquel por Quien no duerme, Si coincide
con su propio aliento —su propio yo (nafs)- es porque el acceso a la realidad divina estd
siempre mediado por la propia limitacidn, la propia carencia. Hay aqui una consonancia
con el célebre aforismo de Gunayd: “el agua es del color del recipiente que la contiene”.
Desde esta perspectiva, se entiende que no haya santidad (quds) mds elevada que la de
quien goza de los alientos, pues ir més alld seria cancelar la diferencia entre las criaturas
y el Creador. Por eso, Ibn ‘Arabi advierte, en otro pasaje de Futiihat, que el punto mds alto
del amor humano hacia Dios es la dualidad.'” El disfrute de los alientos estd, ademds,
intimamente ligado a la elocuencia. En Los Engarces de las Sabidurias (Fusiis al-Hikam), el
maestro andalusi presenta a los elocuentes como aquellos capaces de nombrar a Dios en
todas las cosas, pues perciben la unidad del deseo (hawa) originario: captan que todo
anhelo humano es, en dltima instancia, anhelo de unién con el Creador y que todo objeto
de adoracidn es, por tanto, receptdculo para la manifestacién divina.'® Los elocuentes son,
asimismo, los “servidores del instante” (‘ubbad al-wagqt).*® Su compromiso con el cardcter
trascendente del Amado no les permite detenerse en ninguna de Sus faces, més que por
un segundo. El vinculo del poema entre elocuencia y sonoridad redunda, justamente, en
el caracter efimero de la experiencia teofénica. Ibn ‘Arabi suele distinguir entre el amor
de la vista -dirigido a los cuerpos y que puede extenderse en el tiempo- y el amor del oido
-dirigido a los espiritus y que dura apenas un suspiro-.” Que la inspiracién de la
elocuencia llegue en el timbre enfatiza, asi, la dimensién pneumdtica y el caracter
perentorio de la unién. El guardidn de la puerta sefiala, finalmente, que el gozo de los

16 Ibn ‘Arabi, Futithat I, 432.

7 Tbn ‘Arabi, Futithat V, 594.

18 Tbn ‘Arabi, Fusiis al-Hikam, ed. Abii al-‘Ala’ ‘Afifi. (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1946), 195.
1 Ibn ‘Arabi, Fusts al-Hikam, 196.

2 [bn ‘Arabi, Futithat V, 602.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 41

alientos estd vetado para el rico, esto es, para quien se aferra a lo que ya tiene: lo exterior
y ya disponible, sus propias capacidades cognoscitivas, los bienes terrenales... Segin el
Cordn, Dios es El tnico Rico (al-Gani) y los seres humanos, siempre, los necesitados.” La
advertencia parece clara. Quien no se despoje de toda pretensién de sefiorio y reconozca
la radical dependencia respecto al Creador, la intima herida que lo define desde lo mas
profundo de su ser, no podré acceder al 4&mbito de la manifestacién ni disfrutar de la
fragancia del Amado. La cuestién del sefiorio y la desposesién tiene, ademds, una
importante dimensidn gnoseoldgica. Sabemos que Ibn ‘Arabi se inicié en la via suff de la
mano de ‘Uraybi, un maestro de la servidumbre (‘ubtidiyya) que igual que el Profeta, fue
conocido como un iletrado (ummi), alguien que no quiso reducir la amplitud de lo Real a
los limites del intelecto, y que intentd estar siempre disponible a la comparecencia del
Amado.? En palabras de nuestro autor:

Es iletrado aquel que no emplea su consideracién reflexiva y su juicio racional para
desentrafar los sentidos y misterios que encierra el Cordn. No utiliza pruebas racionales
para obtener conocimiento de las cosas divinas [...]. Alli donde el corazén est4 a salvo de
consideracién reflexiva (nazar), entonces, de acuerdo tanto a la Ley como a la razén, hay
recepcién hacia la apertura divina en el modo mas perfecto y sin demora.*

3. Los caminos de la sanacién

Ibn ‘Arabi explica que los alientos son brisas (rithi) de cercania (qurb) a la Verdad
(ilahi) divina; y que cada que vez que los conocedores de fragancias -los gndsticos-
(‘arifiin)? perciben un aroma, se produce una inflamacién del deseo, una renovacién del
anhelo de la presencia.” El Sanador de las Heridas se ofrece entonces como gufa:

[El Sanador de las Heridas] tiene el secreto que buscan y el conocimiento que desean
alcanzar de El. El Verdadero (al-Haqq) lo establecié entre ellos [la humanidad] como un polo
(qutb) alrededor del cual gira Su esfera y como un gufa (imam) a través del cual se establece

2.C, 35:15.

2 “Uno de mis maestros [‘Uraybi] practicaba la invocacién Allgh, Allah sin afiadir nada, y le
pregunté: “; Por qué no dices mds bien La ilaha illa Allah (No hay més dios que Dios)? buscando con
mi pregunta beneficiarme de una ensefianza espiritual. Me respondié: “Hijo mio, el soplo del que
respira estd en las manos de Dios, no en las suyas, y toda letra es un soplo. Asi pues, temo que
pronunciando la (no) para decir la férmula 1a ilaha illa Allah ese 1a sea mi dltimo soplo y que as{
muera en la terrible soledad de la negacién”, Claude Addas, Ibn ‘Arabi o la busqueda del Azufre Rojo
(Buenos Aires: Yerrahi, 2021), 57.

2 Chittick, Sufi Path, 235-236.

2 Aunque la palabra ‘@rif, en un contexto sufi, suele traducirse como “gnéstico”, en otro trabajo
hemos propuesto la férmula “conocedor de fragancias”, véase Ferndndez Navas, “Amor divino,
amor espiritual”, 4.

% Tbn ‘Arabi, Futaihat I, 432, 14.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

42 DAVID FERNANDEZ NAVAS

Su reino (mulitku-hum). Su nombre es el Sanador de las Heridas. A través suyo, se difunde un
conocimiento ( ilm), sabidurfa (hikma) y secretos (asrar) que ningtn libro puede abarcar.?

El maestro andalusi presenta varios de los caminos de curacién hacia los que guia el
Mudawi: El primero tiene que ver con el conocimiento del tiempo: “[Del Sanador de las
Heridas] brota el secreto del tiempo (dahr) del que se forman los tiempos (duhiir)”.?” Este
saber esta estrechamente vinculado a dos hadices auténticos: “Allah existia y no habia
nada con EI” y “No maldigais al tiempo (dahr) porque Allah es el tiempo (Dahr)”.” En otra
seccién de Futithat, Ibn ‘Arabi diferencia entre el tiempo en sentido absoluto (dahr) -
tiempo de la Eternidad, sin limite e incondicionado que pertenece tinicamente a Dios- y
el tiempo relativo (zamdn) -propio de los seres humanos-.? El tiempo relativo se despliega
en tres dimensiones: tiempo ciclico —el orden césmico, las estaciones, los dias y las
noches...—; tiempo lineal, cronolégico y cuantitativo -del inicio al fin de la creacién, del
nacimiento a la muerte...—; y tiempo cualitativo y discontinuo de la experiencia teofdnica
-que se yergue verticalmente frente a la horizontalidad del tiempo lineal-. Cada una de
estas dimensiones temporales es, también, una epifanfa del tiempo absoluto. Esto nos
permite comprender la potencia curativa del conocimiento temporal. El Mudawi I-Kuliam
es gufa hacia una experiencia fugaz que, de forma anéloga al kairés paulino, satisface aqui
y ahora, hic et nunc, el intimo anhelo del Reino de lo Eterno.* Por eso el tiempo de la
manifestacién es curativo.’ E Ibn ‘Arabi asegura que quien conoce su secreto “no se
detiene en ninguna atribucién de lo Real (al-Haqq)”.** Es verdadero testigo del instante,
amante en continuo transito, imantado por la amplitud (ittisa ) de un Amado que no deja
de ofrecerse en formas inéditas.

El Sanador de las Heridas goza, ademads, de la espiritualidad procedente del cielo de
Saturno.*® En la cosmologia akbari, cada esfera planetaria estd asociada a una sabiduria
profética.* A Saturno le corresponde la de Abraham. Este proporciona gufa sobre la
firmeza (tabat) y la estabilidad (tamkin) y también sobre la duracién (dawam) y la
subsistencia o perduracién (baga ). La firmeza en esta vida y en la otra es, segn el Cordn

% Ibn ‘Arabi, Futithat I, 432, 15-18.

77 Tbn ‘Arabi, Futithat I, 432, 20.

2 Ibn ‘Arabi, Futithat I, 441, 14-18.

2 Véase Pablo Beneito, “El tiempo de la gnosis: consideraciones acerca del pasado y el futuro de
la mistica en la obra de Ibn ‘Arabi”, en La mistica en el siglo XXI (Madrid: Trotta, 2002), 89-106.

30 Sobre las conexiones entre la temporalidad de la experiencia imaginal akbari y el kairés paulino,
véase José Antonio Antén Pacheco, “Hic et nunc: una categoria de la hermenéutica de la existencia
en Henry Corbin”, Utopia y Praxis Latinoamericana 72 (2016): 113-121.

3 Véase Ferndndez Navas, “Amor divino, amor espiritual”.

32 Tbn ‘Arabi, Futithat I, 441.

3 bn ‘Arabi, Futiihat I, 441.

34 Véase Juan Antonio Pacheco Paniagua, “La cosmologfa de Ibn al-"Arabi”, en Los dos horizontes:
Textos sobre Ibn al- ‘Arabf, editado por A. Carmona Gonzélez (Murcia: Editorial Regional, 1992), 339-
360; Fernando Mora, La tierra del despertar: cosmologia y poética en Ibn ‘Arabi (Cérdoba: Almuzara,
2024).

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 43

(C. 14:27), uno de los dones que Dios regala a la humanidad, mientras que la estabilidad es
un término que Ibn ‘Arabi suele asociar a la perfeccién humana. Para el maestro andalusi,
el ser humano perfecto (al-insan al-kamil) es aquel que logra la estabilidad en la variacién
(al-tamkin fi I-talwin): aquel cuyo corazén acoge la variabilidad de la multiplicidad de las
teofanfas, al tiempo que permanece estable en el compromiso con la dimensién oculta de
lo real. Esta ambivalencia est4 presente en el propio Libro: “No hay nada como El y El es
el Oyente, el Observador”.*> Gracias a la facultad intelectual (‘aql), el corazén es fiel a la
dimensién de la incomparabilidad (tanzih) y reconoce el abismo que separa a Dios y las
criaturas. Gracias a la facultad imaginal (hayal), accede a la dimensién de la similaridad
(tasbih) y aprecia la faz del Amado en el mundo de lo creado. Si el corazén corporal se abre
para acoger sangre y se contrae para expulsarla, el corazén espiritual dice “si” a cada
nueva manifestacion del Amado para luego decir “no”, pues ninguna de las teofanias
puede agotar el caudal de lo real. Este dinamismo constante especula adecuadamente el
continuo servicio amoroso de El Omni-Compasivo (al-Rahman) hacia las criaturas, Segin
Ibn ‘Arabi, cada exhalacién divina insufla vida en el mundo, mientras que cada inhalacién
supone una aniquilacién, de tal modo que, a cada instante, estamos ante una renovacién
de la creacién, una nueva creacién (halg gadid). Esta dltima perspectiva nos permite
enlazar con los otros dos términos asociados a la sabidurfa de Saturno-Abraham: duracién
y subsistencia. La palabra duracién (dawam) aparece en la azora al-Rahmdn para expresar
la permanencia del Rostro divino frente a la caducidad de todo cuanto existe sobre la
tierra.* Mientras que la subsistencia o perduracién (baga’), en un contexto suff, refiere a
lo que queda del siervo tras la experiencia aniquiladora que supone el paso por las llamas
del amor. Podemos entonces concluir que la espiritualidad del cielo de Saturno confiere
al Sanador de las Heridas la capacidad de aniquilar el ego, transitoriamente, para asistir
servicialmente a cualquiera de las manifestaciones de lo Real. Es asf como espeja la omni-
compasividad divina y consigue realizar la propia esencia del ser humano, en cuanto ser
creado aimagen y semejanza de Dios. Desde este punto de vista, se entiende que Ibn ‘Arabi
conecte la sabidurfa de Abraham al conocimiento de la responsabilidad (amanah) que
corresponde a la humanidad, segtin El Libro.*” Gracias a la espiritualidad de Saturno, el
Mudawt ayuda a curar uno de los dolores mas profundos que puede experimentar una
persona: la duda sobre cémo conducirse en este mundo. Por eso, es como la estrella que
alumbra en el camino.*®

A través de Saturno-Abraham, el Sanador de las Heridas domina también el arte de la
transformacién alquimica.*® Ibn ‘Arabi parece desmarcarse aqui de la tradicién que
identifica la alquimia con Idr{s-Enoch-Hermes. Segtn el maestro andalusi, el Mudawi es
un experto en medidas que trata las enfermedades que nacen del desequilibrio. Es asi
como consigue transformar el hierro en plata y oro. Con ello, no busca enriquecerse, sino

% C.42:11.

36 C. 55:26-27.

7 Tbn ‘Arabi, Futithat I, 441.

% Tbn ‘Arabi, Futithat I, 439-440.
% Tbn ‘Arabi, Futithat I, 433.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

44 DAVID FERNANDEZ NAVAS

ayudar a los minerales a alcanzar la perfeccién hacia la que tienden de forma natural. Y
otro tanto sucede cuando trata a los seres humanos, pues su propdsito no es mas que
restaurar el equilibrio original para que logren la “perfeccién en la servidumbre”
(‘ubtidiyya) a Dios.” Las enfermedades se descubren, entonces, como un mero
desequilibrio de los cuatro elementos -tierra, agua, aire, fuego- y los cuatro humores -
bilis negra, flema, sangre, bilis amarilla-, a partir de los cuales fue creada la humanidad.
Ibn ‘Arabi reproduce en este punto las lineas tipicas de la medicina hipocratica y pseudo-
empeddclea que tanto éxito tuvieron en el medievo isldmico. Pero lejos de remitir a
fuentes griegas, dice basarse en uno de los libros revelados a los hijos del Pueblo de
Israel,” al tiempo que introduce una perspectiva que evoca la cita cordnica del camino de
Dios como un sdlido edificio:** “el arte alquimico permite componer (tarkib) y descomponer
(tahlil) los elementos, los espiritus y los cuerpos, de forma que resplandezca la faz
divina”.®

El “conocimiento profundo sobre el cielo estrellado” es otro de los caminos que
ensefia el Sanador de las Heridas.* Lo importante, en este caso, es el adecuado uso de las
facultades cognoscitivas. El Mudawi accede a una posicién firme y estable en la realidad
esencial. Pero su consideracién racional (nazar) no va més alld del séptimo cielo, esto es:
no opera con su intelecto ( ‘agl) mds alld del mundo de lo creado. Su contemplacién se
conforma con lo que recibe en la puerta del saboreo (dawq) -la experiencia intima y
directa del rostro del Amado-. Esto encaja con lo mencionado, més arriba, sobre el iletrado
que no reduce el sentido de la revelacién alos limites de su intelecto. También, con el “no”
del corazén del ser humano perfecto. Pues cuando se trata de considerar la realidad
divina, Ibn ‘Arabi solo admite el ejercicio intelectual en su dimensidén negativa: el
recuerdo de la dimensién la incomparabilidad que marca el abismo entre Dios y las
criaturas. Seglin el maestro andalusf: “Incomparabilidad (tanzih) significa describir al Real
como no teniendo conexién alguna con los atributos de las cosas originadas
temporalmente [...] quien conoce a Dios, a través de la consideracién reflexiva (nazar), Lo
percibe como completamente apartado de si mismo”.* Por este motivo, el intelecto,
adecuadamente encauzado, conduce al reconocimiento de la Unidad divina, mientras que
la facultad imaginal, como experiencia de saboreo imantada por la perspectiva de la
similaridad, afirma la infinita multiplicidad de las teofanias. Fruto de este juego binocular
entre lo Uno y lo multiple, el Sanador de las Heridas gufa hacia una concepcién
multiperspectivista de la verdad. “Las verdades no pueden percibirse completamente en

“ Tbn ‘Arabi, Futihat I, 433.

“ 1bn ‘Arabi, Futiihat I, 433.

2 Sobre el tratamiento akbari de este simbolo, véase David Ferndndez Navas, “Hacer del propio
ser un regalo de amor”, Horizonte: Revista de Estudos de Teologia e Ciéncias da Religido 21/64 (2024):
1-19.

# Tbn ‘Arabi, Futihat I, 433. Las expresiones tarkib y tahlil son equivalentes a las latinas solve y
coagula.

“ Tbn ‘Arabi, Futiihat I, 434.

 Chittick, Sufi Path, 70-71.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 45

conjunto; deben ser consideradas gradualmente, en sus niveles y grados. [El Mudawi I-
Kuliim] por medio de su espiritualidad, contempla continuamente en las esferas los grados

y los minutos de estas verdades, glorificando a Dios”.*

Un quinto aspecto del Sanador de las Heridas destacado por Ibn ‘Arabi, es su vinculo
con Hadir, la misteriosa figura mediante la que Moisés comprendié la limitacién de todo
conocimiento humano y la importancia de ser guiado mas alld del sentido exterior de la
letra revelada.” Segun la tradicién profética, Moisés se jactd, en cierta ocasidn, de ser el
mas sabio entre toda la gente.* Dios lo amonesté por no atribuir todo conocimiento a
Dios. Y le dijo: “En la confluencia de los dos mares, hay un siervo nuestro que es mas sabio
que tu”. Moisés pregunté cémo podria conocerlo. Dios dijo: “Toma un pez y colécalo en
una canasta. Luego emprende tu camino, y donde pierdas el pez, alli lo encontraras”.
Moisés emprendié el viaje hacia la confluencia de los dos mares, hasta que se encontré
con Hadir -“uno de Nuestros siervos a quien habiamos hecho objeto de una misericordia
venida de Nosotros y ensefiado una ciencia de Nosotros” (C. 18:65). El profeta pidié
convertirse en su discipulo, pero éste le advirti6 que no tendria paciencia suficiente, pues
los conocimientos otorgados a cada uno eran muy diferentes. En ese momento, un péjaro
se acercé a las aguas marinas para beber. Hadir anadié: “Mi conocimiento y tu
conocimiento, comparados con el conocimiento de Dios, son como lo que este péjaro ha
tomado con su pico del mar”. Moisés prometi paciencia y obediencia. Pero Hadir insistié
en marcar distancia: “Si me sigues, pues, no me preguntes nada sin que yo te lo sugiera”.
Mientras caminaban por la orilla, aparecié un barco que se ofrecié a llevarlos. Una vez a
bordo, Hadir hizo un boquete en la nave. Moisés le grité “jEsta gente nos dio un viaje
gratis, y t sin embargo has dafiado su barco como para hundirlo y ahogar a su gente! Has
hecho algo terrible”. Hadir replicé: “;No te dije que no podrias tener paciencia conmigo?”
Abandonaron, asf, la embarcacién y prosiguieron su viaje a pie, hasta que se encontraron
con un nhifio que jugaba con unos amigos en la arena. Hadir lo maté sin mediar palabra. Y
Moisés protesté horrorizado. Pero la réplica del maestro fue la misma: “; No te dije que no
podrias tener paciencia conmigo?” Finalmente, llegaron a una ciudad a cuyos habitantes
pidieron de comer, pero éstos les negaron toda hospitalidad. La reaccién de Hadir fue
reparar uno de los muros de la urbe que estaba a punto de derrumbarse. Moisés le
reprendid una vez mds: “Si hubieras querido, habrias podido recibir un salario por eso”.
Entonces, Hadir le dijo que habia llegado el momento de separarse. Y le explicé cémo cada
una de las acciones llevadas a cabo tenia un propésito oculto que se ajustaba a la voluntad
de Dios. En virtud de esta y otras narraciones, Hadir es habitualmente considerado, entre
los circulos sufies, como el guia invisible de aquellos que no tienen guia en este mundo.
Sunombre estd asociado al color verde (ahdar), simbolo del conocimiento verdadero y de

% Tbn ‘Arabi, Futithat I, 434.

47 Tbn ‘Arabi, Futithat I, 434.

8 Véase C. 18:60-82; también Sahth al-Bukhari, The Translation of the Meanings, vol. 6, traducido por
M. Muhsin Khan (Ryad: Darussalam, 1997), libro 3, hadiz 74, 196-209. Disponible en linea: al-
Bukhari, Sahih al-Bukhari, “Book of Prophets,” hadiz 3401, en Sunnah.com,
https://sunnah.com/bukhari:3401

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

46 DAVID FERNANDEZ NAVAS

la vida eterna. Por eso es conocido como el que reverdece, el que da vida. En otro pasaje
de Futuhat, Tbn ‘Arabi compara su conocimiento con el del “iletrado”. Gracias a la
Misericordia divina, ambos reciben una sabiduria que trasciende los margenes de quienes
se conducen mediante la consideracién racional (nazar), como los legisladores y los
pensadores especulativos.” Segun el maestro andalusi, el Sanador de las Heridas fue
discipulo de Hadir y se destacé en el conocimiento (‘arif) del mundo (dunyd) y de las
ciencias de poder ( ‘ilm al-quwwa), pero no mostré este saber a todos sus amigos por miedo
a que resultase peligroso para ellos.*® Entre los dones que se le otorgaron, se incluye,
ademds, el secreto para revivir a los muertos y la capacidad para traer abundancia y
bendiciones al lugar donde se encuentre.

4. El discurso del Sanador de las Heridas

Cuenta Ibn ‘Arabi que el Sanador de las Heridas reunié un dia a sus seguidores y
pronuncid este discurso:

Entended lo que simbolizo con estas medidas, reflexionad (fakkir) y extraed su abundancia
y la amplitud de su tiempo (zaman) [...]. Lo que no admite separacién ni puede ser contenido
en un solo corazdn, debe sin duda estar en la comunidad (al-gama ‘a), en naturalezas diversas
y mentes no unificadas. El objeto de la comunidad es uno (wahid). A este propésito se dirige
mi palabra [...]. Cada estacién espiritual (magam) tiene su discurso (magqal), cada ciencia ( ‘ilm)
sus personas y cada valle su propia condicién. Asi que comprended lo que digo y retened lo
que escuchdis, porque por la luz de la luz he jurado, y por el espiritu de la vida y la vida del
espiritu he prometido solemnemente [...]. Si vuestra morada ha sido sutil y prevalecié la
esencia (ma na) sobre la letra (al-harf), entonces ila Realidad es la Realidad! {y el camino es
el camino! Pues se combinaron el Paraiso y este mundo en el ladrillo y la construccién,
aunque uno fuera de barro y paja (tin wa-tibn), y el otro de oro puro y gemas (asjad wa-
‘agin).>

Pueden apreciarse las distintas faces de la sabidurfa del Mudawi que hemos
presentado: conocimiento del tiempo, liderazgo comunitario, sanacién alquimica, mirada
binocular y adelanto escatoldgico. La ensenianza para sus seguidores parece clara. Cada
perspectiva, cada aroma captado por los conocedores de fragancias (‘arifin) es tnico y
valioso, pues ninguna presencia puede agotar el caudal de la Realidad esencial, ninguna
comparecencia del Amado representa mds que una unién fugaz y parcial de Aquel cuya
amplitud permite una incesante renovacién de la manifestacién. Quienes permanecen
estables en el compromiso con el fondo inagotable de lo Real y abiertos a la dimensién de
las presencias, disfrutan de la mirada binocular donde concurren los opuestos. Son
capaces de contemplar al Amado tanto en su Ocultacién como en Su Manifestacién; en

# Chittick, Sufi Path, 236-237.
50 Tbn ‘Arabi, Futithdt I, 434, 8-17.
51Tbn ‘Arabi, Futiihat I, 435, 4-15.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 47

ellos se combina la Realidad (hagiqa) y el camino (tariga), este mundo y el paraiso, como
un edificio donde se unen el ladrillo y la construccidn, la materia y la estructura nacida de
la unién entre las partes. Su tiempo es el tiempo del instante donde contraen nupcias el
tiempo absoluto de la eternidad y el tiempo relativo de lo humano; ese tiempo en el que
sana la profunda herida que sufren los amantes.

5. El encuentro con Averroes

Justo a continuacién del discurso del Mudawi, Ibn ‘Arabi recuerda el dia que conocié
a Averroes:

Cierto dfa, en Cérdoba, entré a casa de Abii 1-Walid Ibn Rusd [Averroes], cadi de la ciudad,
que habia mostrado deseos de conocerme personalmente, porque le habia maravillado
mucho lo que habia ofdo decir de mi, esto es, las noticias que le habfan llegado de las
revelaciones que Dios me habfa comunicado en mi retiro espiritual (halwa); por eso mi
padre, que era uno de sus {ntimos amigos, me envi6 a su casa con el pretexto de cierto
encargo, sélo para dar asf ocasidn a que Averroes pudiese conversar conmigo. Era yo a la
sazén un muchacho imberbe. As{ que hube entrado, levantdse del lugar en que estaba y,
dirigiéndose hacia mf con grandes muestras de carifio y consideracién, me abrazé y me dijo:
‘ST’. Yo le respondi: ‘Sf. Esta respuesta aumentdé su alegria, al ver que yo le habia
comprendido; pero ddndome yo, a seguida, cuenta de la causa de su alegria, afiadf: “No”.
Entonces Averroes se entristecié, demudése su color, y comenzando a dudar de la verdad de
su propia doctrina, me preguntd: ‘;Cémo, pues, encontrais vosotros resuelto el asunto
(mas ‘ala) mediante la iluminacién y la inspiracién divina (al-ka$f wa-I-fayd al-ilahi)? ;Es acaso
lo mismo que a nosotros nos ensefa el razonamiento (al-nazar)?’ Yo le respondyf: ‘Si, no. Y
entre el si y el no, los espiritus salen volando de sus materias y las cervices de sus cuerpos’.
Palidecid Averroes, sobrecogido de terror, y comenzé a repetir ‘No hay poder ni fuerza sino
por Dios’ (Ia hawla wa-1a quwwata illa bi-llah), como si hubiera penetrado en el sentido de mis
alusiones (iarat). Esto es exactamente lo mismo que menciond el polo espiritual conocido
como el Sanador de las Heridas.

Maés tarde, después de esta entrevista que tuvo conmigo, solicité de mi padre que le
expusiera éste si la opinién que él habia formado de mi coincidfa con la de mi padre o si era
diferente. Porque como Averroes era un sabio filésofo, consagrado a la reflexidn, al estudio
y a la investigacién racional, no podia menos de dar gracias a Dios que le permitia vivir en
un tiempo, en el cual podia ver con sus propios ojos a un hombre que habfa entrado
ignorante en el retiro espiritual para salir de él como habfa salido, sin el auxilio de ensefianza
alguna, sin estudio, sin lectura, sin aprendizaje de ninguna especie. Por eso exclamé: ‘Es este
un estado (hal) que hemos sostenido, pero sin que jamds hubiésemos conocido persona
alguna que lo experimentase. jLoado sea Dios que nos hizo vivir en un tiempo, en el cual

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

48 DAVID FERNANDEZ NAVAS

existe una de esas personas dotadas de tal estado mistico, capaces de abrir las cerraduras de
sus puertas, y que ademds me otorgd la gracia especial de verla con mis propios ojos!’*?

Ya podemos afrontar las preguntas que adelantdbamos en la introduccién ;Cuél es el
asunto sobre el que pregunta Averroes? ;Por qué Ibn ‘Arabi dice “si” y “no”? ;Cudl es el
significado de la alusién a los espiritus y las cervices? ;En qué sentido coincide con lo
mencionado por el Mudawi -Kulim? ;Qué pudo entender Averroes? ;Es posible que
reaccionase as{?

6. El asunto de la conversacién

Es sabido que Averroes demostré interés por el sufismo. Y también que Ibn ‘Arabi
sintid un gran respeto hacia su persona. En otro pasaje de Futihat, lo describe como uno
de los hombres mds inteligentes que conocié en vida, alguien que poseyé gran
conocimiento sobre la medida de los mensajeros de Dios y se preocupd por preservar la
Sunna de Muhammad.* Esta imagen coincide, en buena medida, con el contenido de
algunos de los textos mds importantes del cordobés, como el Fasl al-magal y el Kasf, donde
expresa una profunda preocupacién por la “unidad” y la “salud” espiritual de la
comunidad de creyentes.* Ibn ‘Arabi poseia, ademds, una copia del Bidayat al-mugtahid
wa-nihayat al-mugqtasid,*® obra monumental de derecho isldmico, donde Averroes examina
cuestiones de culto y relaciones sociales, comparando las opiniones de las principales
escuelas de jurisprudencia sunnitas.> Este libro serfa heredado, més tarde, por los hijos
del maestro murciano, incluido Sadr al-Din al-Qiinawi quien desempefiard un papel
crucial en la transmisién del legado espiritual del Sayh al-Akbar.*” No parece, sin embargo,

521bn ‘Arabi, Futihat I, 435-436, (16; 1-12). Hemos seguido la traduccién de Asin Palacios en El Islam
cristianizado: estudio del “sufismo” a través de las obras de Abenarabi de Murcia (Madrid: Plutarco, 1931),
39-40, salvo en tres puntos: (1) Asin omite la referencia al Sanador de las Heridas; (2) escribe “si y
no”, mientras que en el original solo leemos “si, no” (na‘am, la) ) -sobre la importancia de
invisibilizar la conjuncién copulativa, véase Ferndndez Navas, “El ‘s{’ y el ‘no’ de Ibn ‘Arabi’-; (3)
traduce: “es este un estado psicoldgico cuya realidad nosotros hemos sostenido con pruebas
racionales”, pero el texto akbar{ es menos comprometido -“este estado lo hemos establecido”
(hadihi halat atbatnd-ha)-.

53 Chittick, Sufi Path, 38.

51 Véase Averroes, Sobre filosofia y religién, 75-139.

% Bouchtalla, “‘An ‘Alaqat”, 47.

% La obra se divide en dos partes. La primera trata sobre los actos de adoracién: el ritual de
purificacién (tahara), la oracién (salat), la limosna obligatoria (zakat), el ayuno (siyam), el retiro
espiritual (i tikdf), la peregrinacién (hagg), la guerra (gihad), los juramentos (ayman), los votos
(nudir) y los sacrificios (dahdya). La segunda parte se ocupa de transacciones y relaciones sociales:
matrimonios, divorcios, compras, herencias, regalos, usurpaciones..Véase Ibn Rushd,
The Distinguished Jurist’s Primer, traducido por I. A. Khan Nyazee, 2 vols. (Reading: Garnet, 2000).
57 Bouchtalla, “‘An ‘alagat”, 47.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 49

que ninguno de los temas de este tratado, de tan marcado caracter practico, fuera el
asunto sobre el que conversaron nuestros protagonistas el dfa en que se conocieron.

Coincidimos con Michel Chodkiewicz en que la mencién al discurso del Sanador de
las Heridas apunta al adelanto escatoldgico y la resurreccién de los cuerpos como el
asunto mas probable de la conversacidon.®® Cudl fuese la postura de Averroes es, sin
embargo, un tema delicado. Segun la tradicién isldmica, las almas se separan de los
cuerpos en el momento de la muerte; son interrogadas por dos dngeles sobre Dios, el
Profeta y la Escritura; permanecen en la tumba en estado de espera hasta el Ultimo Dia; y
finalmente, responden sobre las obras realizadas ante Dios, quien las devolverd al cuerpo
y decidird si se dirigen al infierno o al paraiso.® Los castigos y los deleites de la otra vida
son descritos, en el Cordn, con un marcado acento sensual. A un lado, agua hirviente,
llamas abrasadoras, ropas de alquitran... Al otro, finas ropas de seda, rios de agua, leche,
miel y vino... El Libro advierte, ademds, contra quienes dudan de la resurreccién corporal:
“;Cree el hombre que no juntaremos sus huesos? jClaro que si! jSomos capaces de
recomponer sus dedos!”®® Este horizonte escatoldgico fue objeto de diversas
interpretaciones y no pocas discusiones entre tedlogos y filésofos de diverso signo, a las
que Averroes no permanecio ajeno. En La incoherencia de los filésofos (Tahafut al-falasifa), Al-
Gazali recoge con detalle los argumentos de algunos peripatéticos musulmanes que
negaban la resurreccién corporal. As{ lo resume Asin Palacios:

[...] una de dos: o sélo volverdn a la vida las partes que constituian el cuerpo al morir, o todas
las que lo formaron mientras vivié. En el primer caso, los cuerpos de los bienaventurados
irdn al cielo afeados y oprimidos por los defectos fisicos y enfermedades que al morir
padecian. Y en el segundo caso, ;cdmo podra resucitar el cuerpo de quien hubiese muerto
devorado por antropéfagos si sus partes todas quedaron asimiladas, por la digestidn, a los
cuerpos de sus verdugos? Y sin recurrir a este caso extraordinario de canibalismo, ;no se
convierte a menudo los cementerios en campos, de cuyos frutos nos alimentamos los
hombres y las bestias? ;Qué parte, pues, de materia organica podra asegurarse que no haya
sido cuerpo de muchos y diferentes hombres?°!

Frente a estas objeciones, al-Gazali apela a la resurreccién como una repeticién de la
creacién. Si Dios unié una vez el alma al cuerpo, no habria motivo para maravillarse por
que lo hiciera una segunda.®® Puede reconocerse el enlace con la nocién cordnica de la
nueva creacién (al-halg al-gadid): “Cuando seamos huesos y polvo, ;es verdad que se nos
resucitard a una nueva creacién?”% En La incoherencia de la incoherencia (Tahdfut al-tahafut),

58 Chodkiewicz, “Toward Reading Futiihat”, 35-36.

% Véase William C. Chittick, “Muslim Eschatology”, en The Oxford Handbook of Eschatology, editado
por J. L. Walls (Oxford: OUP, 2009), 132-150.

6 C, 75:3-4. Trad. Julio Cortés, El Cordn (Barcelona: Herder, 2000).

61 Véase Miguel Asin Palacios, La espiritualidad de Algazel y su sentido cristiano, tomo 1 (Madrid:
Publicaciones de las Escuelas de Estudios drabes de Madrid y Granada, 1934), 94-95.

62 Asin Palacios, La espiritualidad de Algazel, 93.

63 C. 17:49. Trad. Cortés.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

50 DAVID FERNANDEZ NAVAS

Averroes adopta una solucién similar, si bien advierte que el cuerpo resucitado no es el
mismo: “lo que surge de los muertos es un simulacro de esos cuerpos terrenales, no esos
mismos cuerpos, pues lo que ha perecido no regresa individualmente, y una cosa sélo
puede regresar como una imagen de aquello que ha perecido”.** Como apunta Idoia Maiza,
este enfoque le permite conciliar la promesa cordnica con la doctrina psicoldgica de
Aristételes: “nada perecedero puede permanecer para siempre uno y lo mismo”.* Esta
conciliacién entre la palabra revelada y la luz del intelecto resulta coherente con la ruta
trazada en el Fasl al-magqal. El fil6sofo cordobés defiende alli que cuando hay contradiccién
entre la literalidad del Cordn y el resultado de la indagacién racional, es necesario
interpretar adecuadamente el sentido oculto del texto, ya que el propio Libro anima a
cultivar el conocimiento demostrativo y “la verdad no puede ser contraria a la verdad”.®
Interpretar (ta’wil) adecuadamente significa extraer lo interior (batin) de lo exterior
(zahir), a través del arte del silogismo, de modo que solo quien domina el razonamiento
demostrativo estard autorizado a indagar en el sentido oculto de la Palabra. Con un
espiritu similar, siempre atento a la abismadtica diferencia entre lo inmanente y lo
trascendente, Averroes subraya en el Tahafut la distancia que media entre esta vida y la
otra:

[Lo que la Ley musulmana] dice respecto a la otra vida mueve més a las acciones virtuosas
que lo que se dice en otras distintas. Por eso, simbolizar la otra vida para ellos [los fieles] por
medio de cosas corpdreas es mejor que simbolizarla por medio de cosas espirituales, tal
como dice Dios, loado sea: ‘Imagen del Jardin prometido a quienes temen a Dios: fluyen
arroyos por sus bajos’. Y el Profeta, sobre él sea la paz, dijo: ‘En él hay lo que ningtin ojo ha
visto, ni oreja ha oido, ni idea que haya tenido mente humana’. Ibn ‘Abbas también ha dicho:
“Nada de este mundo hay en la otra vida excepto los nombres”. Quiere decir que aquella
existencia es de otro origen mas elevado que esta existencia y de otra clase mas excelente
que la de esta clase.®’

Algunos especialistas consideran que, aunque Averroes admitié alguin tipo de vida tras
la muerte, su deuda con Aristételes le impidié admitir la resurreccién individual, asf como
la posibilidad de una unién en vida con el intelecto agente.®® Otros defienden que el
verdadero Averroes no es el comentarista, sino el del Kasf y el Fasl.*® Obviamente, no

¢ Idoia Maiza Ozcoidi, La concepcién de la filosofia en Averroes (Madrid: Trotta, 2001), 382;
Aristételes, De anima, 2.4, 315 b.

% Maiza Ozcoidi, La concepcién de la filosofia en Averroes, 382.

% Averroes, Sobre filosofia y religion, 84.

¢7 Averroes, Sobre filosofia y religidn, 134.

¢ Richard Taylor, “Personal Immortality in Averroes, Mature Philosophical Psychology”,
Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale 9 (1998): 87-110; Richard Taylor “Averroes on
the Ontology of the Human Soul”, The Muslim World 102 (2012): 580-596; Stephen R. Ogden,
Averroes on Intellect. From Aristotelian Origins to Aquina's Critique (Oxford: OUP, 2022), 224.

% Ovey N. Mohammed, Averroes’ Doctrine of Immortality. A Matter of Controversy (Waterloo: Wilfried
Laurier, 1985); Cruz Herndndez, Abi-I-Walid; Josep Puig Montada, “Averroes y el entendimiento”,

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 51

pretendemos resolver aqui esta polémica. Nos basta con recalcar que cuando traté
explicitamente la resurreccidn, habld de una nueva creacién y subrayd la diferencia entre
la vida terrena y la futura.

7.Elsiy el no

w

Ahora ya podemos considerar el “si” y el “no” de Ibn ‘Arabi. El joven mistico afirma
que el conocimiento que se le ha otorgado coincide y no coincide con el que Averroes
obtiene mediante la especulacién racional. Es cierto que ambos usan el intelecto para
preservar la dimensién de la incomparabilidad divina. Averroes advierte sobre la
diferencia que hay entre este mundo y el otro. Ibn ‘Arabi seguramente asentiria, pues la
fidelidad a la dimensién del tanzih es irrenunciable. Pero no podria compartir la idea de
un sentido oculto de la Palabra que sdlo se revela al filésofo experto en el arte del
silogismo. Tampoco el partir de una observacién racional sobre el mundo fisico, para
aclarar el sentido de la promesa cordnica. Para el maestro murciano, tan importante es
reconocer a Dios segin Su incomparabilidad, como segiin Su similitud. A la primera
perspectiva, se accede mediante la luz del intelecto. A la segunda, mediante la facultad
imaginal. Y ninguna es reductible a la otra. A su juicio, el problema de la mayoria de los
pensadores racionales es que estdn velados a la experiencia gustativa, ese mundo de los
alientos que se abre a los conocedores de fragancias.”® Esta combinacién de Spticas
aparentemente enfrentadas era justamente una de las claves del discurso del Mudawi I-
Kulim.

Pero la convergencia-divergencia con Averroes no queda ahi. En otro pasaje de
Futihat, Ibn ‘Arabi se vale de la nocién de creacién continua y dibuja importantes
diferencias entre el cuerpo terrenal y el resucitado.” La dimensién exterior de Dios es
contemplada como un proceso de transformacion constante, fruto del incesante acto
recreacién del mundo pues El “siempre est4 ocupado con algo”.” Su interioridad quedarfa
en cambio a salvo de toda variacién. El ser humano, como imagen de la divinidad, posee
también una dimensién interna y otra externa, pero le sucede como a los espejos que
invierten lo reflejado. Su exterioridad —es decir el cuerpo- permanece estable, mientras
que su interioridad no deja de transformarse. Una vez accede al paraiso, se produce un
cambio crucial. Si en la vida terrenal, disponia de una constitucién ambivalente, donde se
mezclaban los atributos de Misericordia e Ira, el paso a la nueva vida supondrd una
depuracién de los rasgos iracundos. Y si el dmbito de las intenciones estd velado para los
otros en este mundo, en la nueva vida la voluntad mas intima quedara visible. El cuerpo

Revista Espariola de Filosofia Medieval 9 (2002): 49-62. Maiza Ozcoidi, La concepcién de la filosofia en
Averroes.

7 Chittick, Sufi Path, 202-203.

"t Véase William C. Chittick, “Death and the World of Imagination on Ibn al-Arabi’s Eschatology”,
The Muslim World 78/1 (1988): 51-82.

72 C, 55:29.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

52 DAVID FERNANDEZ NAVAS

resucitado serd entonces el mismo, pero con una composicién distinta a la terrenal. Y
aunque el ser humano seguira reflejando la realidad divina, ya no lo hard de un modo tan
perfecto.

8. El vuelo de los espiritus y las cervices

Queda atn ahondar en el significado de la enigmética alusién: “Si, no. Y entre el si y
el no, los espiritus salen volando de sus materias y las cervices de sus cuerpos”.
Nuevamente el discurso del Sanador de las Heridas resulta clave. El Mudawi ensefia que,
para disfrutar de la presencia del Amado, es necesario un doble movimiento de humildad
y elevacién. Permanecer en lo sutil y dar prevalencia a la esencia sobre la letra significa
reconocer humildemente la limitacién de cualquier aproximacién a la Realidad, asi como
el valor de todas y cada una de las perspectivas. Esto implica admitir que la herida que
atraviesa al ser humano nunca podrd sanar del todo. Por eso en el poema akbari, el &mbito de
las fragancias estaba vetado al rico. Y por eso, es necesario despojarse de todo rasgo de
sefiorio y aceptar la propia menesterosidad. Solo as{, y mediante la asistencia de un otro
-el aliento del Omni-Compasivo, el acompafiamiento del guia espiritual-, serd posible el
ascenso: la elevacién hacia ese dmbito donde se goza de lo eterno por un instante, alll
donde este mundo y el paraiso se combinan en uno solo.

9. ;Qué pudo entender Averroes?

Ahora bien, ;qué pudo entender Averroes? Creemos que la elevacién desde el plano
material hacia el espiritual no es algo que pudiera sorprender a un experto en
jurisprudencia. El Cordn estd plagado de ese tipo de iméagenes, a veces referentes a la
resurreccidn; otras, a personas amadas por Dios que disfrutaron de una elevacién en vida
-Muhammad, Idrfs...-.”* La imagen de las cervices que se separan de los cuerpos tampoco
creemos que pudiese resultarle extrafia. En los pasajes cordnicos donde se habla de la otra
vida, el cuello, como simbolo de soberbia o humildad, suele ser la clave de si se produce
un ascenso al parafso o la condena al fuego del infierno.” La cuestién es qué idea pudo
venir a la mente de un filésofo que deseaba conocer a un joven del que se decia que habifa
accedido a una experiencia iluminativa, sin ningtin tipo de preparacién ni ensefianza
previa.

No parece disparatado considerar la posibilidad de que Averroes reconociese cierta
alusién a su propio quehacer intelectual. La interpretacién (ta 'wil) puede ser considerada
como una elevacién desde de la mirada del vulgo a la mirada del sabio, pero también como
cierto caso de soberbia, pues el sabio se cree capaz de acceder mediante sus propias
fuerzas al sentido oculto de la Palabra, de modo andlogo a cémo Moisés creyd una vez no
necesitar de nadie. Si asf fuera, se entenderia el uso de la expresién “No hay poder ni

3 C. 7:46-49; C. 17:1; C. 19:56-57.
74 C. 26:4; C. 13:5; C. 14:45; C. 36:8; C. 40:71; C. 47:4; C. 54:8; C. 70:36.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

“EL SANADOR DE LAS HERIDAS” Y EL ENCUENTRO ENTRE IBN ‘ARABI Y AVERROES 53

fuerza sino por Dios” por parte del juez cordobés, una férmula que los creyentes utilizan
para reconocer la dimensién majestuosa de la Realidad divina.

En cuanto a la posibilidad de que Averroes hubiese aceptado una experiencia de esta
clase en sus escritos, coincidimos con Tornero y Ramén Guerrero en que no se puede
ignorar este fragmento del Kasf:

Los métodos de los suffes no son especulativos, o sea, no estdn compuestos a base de
premisas y silogismos, sino que, segin ellos, el conocimiento de Dios y de los otros seres es
algo que se encuentra en el alma al despojarla de sus pasiones [...] Este método, aunque
reconocemos su existencia, no se da en la generalidad de los hombres en tanto hombres [...]
pues entonces serfa ociosa y vana entre los hombres la via especulativa, y, por otro lado,
todo el Cordn es una invitacién a la consideracién y a la especulacién racional.”

Justo a continuacién, Averroes afiade unas lineas que resultan especialmente
interesantes para nuestra indagacién:

Sf; no ignoramos que la mortificacién de las pasiones es condicién para un correcto
razonamiento, como también lo es la salud; no [sostenemos, sin embargo] que la
mortificacién de las pasiones sea la que por s{ misma proporcione el conocimiento, aunque
sea condicién de ello, como también la salud es condicién para el aprender, aunque ella no
sea la que lo da. En este sentido, la Ley exhorta a este método e invita a él en general, es
decir, a practicarlo; pero no es suficiente por si mismo, como piensan algunos. Por el
contrario, si es util para lo propio del razonamiento, es sélo segtin el aspecto que ya hemos
dicho. Esto es evidente para quien sea ecudnime y considere el asunto por s{ mismo.”

El filésofo cordobés atribuye a los suffes un conocimiento que nace del propio
esfuerzo. Pero Ibn ‘Arabi no se cansa de recordar a lo largo y ancho de su obra, el
indispensable papel de la gracia. Por mucho que el amante cuide su casa, todo depende,
en dltima instancia, de la visita del Amado. La humildad de quien reconoce la intima
herida de su ser avoca, justamente, a esta perspectiva. Y quiza fue esto lo que entendié
Averroes: que aquel joven que le habfa llamado la atencién sobre su propia soberbia
intelectual, no se arrogaba haber logrado nada por s{ mismo; que su conocimiento solo
precisaba de humildad y gracia.

10. La identidad del Sanador de las Heridas

Solo nos falta tratar la identidad del Sanador de las Heridas. Como ya indicamos,
Mikko Telaranta sostiene que el Mudawi es en realidad Empédocles.” La tesis de
Chodkiewicz no le convence porque en un apartado del texto se dice que el Sanador de las

7> Emilio Tornero, “La filosoffa andalusf frente al sufismo”, 12; Averroes, Sobre filosofia y religién,
114-115.

76 Rafael Ramén Guerrero, Averroes. Sobre filosofia y religion, 115.

77 Cf. Telaranta, Aristotelian Elements, 293-322.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

54 DAVID FERNANDEZ NAVAS

Heridas fallecié, mientras que Idris ascendié en vida al cielo. Entre el Mudawi y
Empédocles, habria en cambio, demasiadas semejanzas: el discurso ante los discipulos
antes de partir hacia la muerte, la capacidad sanadora, el recurso a la palabra como
terapia, el dominio del saber alquimico... La mencién a las cervices que se separan de los
cuerpos serfa, ademds, una alusion a las cabezas sin cuellos de Empédocles, una imagen
que Averroes conocia perfectamente, gracias al De caelo y el De Anima, y que simbolizar{a
un conocimiento que se produce de forma intuitiva, como la noesis aristotélica, en un
instante y sin mediacién de la razén discursiva. De este modo, el joven Ibn ‘Arabi
demostraria haber leido mucho més de lo que estaba dispuesto a admitir. Aunque esta
hipétesis es, sin duda, original y sugerente, consideramos que genera algunas dificultades
innecesarias. Por un lado, resulta inverosimil que un autor tan critico con la filosofia
griega como Ibn ‘Arabi, reconociese un papel tan destacado a Empédocles.” Las
referencias constantes a Muhammad, Abraham, Hadir o la filiacién judia de la doctrina
sobre los elementos no parecen apuntar tampoco en esa direccién. Y, sobre todo, no nos
parece necesario recurrir a una lectura compartida de Aristételes para explicar el didlogo.
Seguin hemos visto, es la faceta teoldgica de Averroes y no la de comentarista la que aporta
mayor coherencia y claridad a la narracién akbari.

Por otro lado, Stephen Hirtenstein apuntala y desarrolla la tesis de Chodkiewicz.” En
un magnifico estudio sobre el texto de Ibn ‘Arabi establece conexiones con otros pasajes
de Futihat que muestran una gran coincidencia entre los conocimientos del Mudawi y la
sabidurfa de Idris. Si bien, reconoce también analogfas con el discurso de Jesus en la
Ultima Cena y advierte que es dificil restringir un nombre, y una actividad, como la de
“Sanador de las Heridas” a una sola figura. Por nuestra parte, consideramos que este
enfoque enlaza suavemente con la profunda apertura simbdlica del texto akbari, que
vincula el conocimiento alquimico con la sabiduria profética de Abraham, al tiempo que
remite a Muhammad como el dnico y verdadero polo. También engarza con aquello que
no hemos dejado de ver en nuestro trabajo: la fidelidad a una realidad insondable, que no
deja de ofrecerse en infinitas formas.

David Ferndndez Navas
dfnavas84@gmail.com

Fecha de recepcién; 18/02/2025
Fecha de aceptacién; 16/08/2025

78 Sobre su relacién con los fildsofos, véase Bashier, “Ibn al-‘Arabi’s Encounter with Ibn Rushd”.
7% Cf. Hirtenstein, “The Healer of Wounds”.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 35-54
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18000


https://doi.org/

