ANTECEDENTES ESCOLASTICOS DE LA SEMIOTICA: LOS
FUTUROS CONTINGENTES EN EL COMENTARIO A LAS
SENTENCIAS DE ROBERT HOLCOT (LIB. II, Q. 2)

SCHOLASTIC ANTECEDENTS TO SEMIOTICS: FUTURE
CONTINGENTS IN ROBERT HOLCOT’S COMMENTARY
ON THE SENTENCES (LIB. 11, Q. 2)

Francisco Iversen

Universidad de Buenos Aires

Resumen

La propuesta de este trabajo es resefiar el contenido general de la argumentacién de Robert
Holcot respecto del problema de los futuros contingentes en el Comentario a las Sentencias.
Analizaremos la tesis del dominico referente a que los eventos del futuro no se tornan necesarios al
ser revelados, pues esto llevarfa, segtin su criterio, a anular el libre albedrio, sino que permanecen
contingentes, mutatis mutandis, como lo sostuvo otrora Aristételes. De la misma manera,
mostraremos cémo, para sostener esto, se debe admitir la posibilidad, al menos l6gica, de que Dios
-quien tiene scientia de los sucesos futuros— sea engafiador en tanto puede hacer profecias que
después no se cumplen. Posibilidad que, ejemplificada con pasajes de la Escritura y refrendada por
la autoridad de Agustin, hace admitir a Holcot que puede darse la salvacién a personas con base en
una falsa creencia.

Palabras clave

Dios; engafio; futuros contingentes; Holcot; valor de verdad

Abstract

The position about future contingents that Holcot presents in his Commentary on the Sentences,
although central and much debated in his time, is little known today. The aim of this paper is to review
the general content of quaestio 2. We will analyse the Dominican’s thesis that future events do not
become necessary when revealed, as this would, in his view, nullify free will, but remain contingent,
mutatis mutandis, as Aristotle once argued. Similarly, we will show how, to sustain this, one must admit
the possibility, at least logically, that God—who has scientia of future events—is deceitful insofar as he



72 FRANCISCO IVERSEN

can make prophecies that are not fulfilled. This possibility, exemplified by passages from Scripture and
endorsed by the authority of Augustine, leads Holcot to admit that salvation can be granted to people
based on a false belief.

Keywords

God; Deception; Future Contingent; Holcot; Truth Value

Introduccién

Especificamente, el problema de los futuros contingentes surge del De interpretatione
de Aristételes donde el Estagirita establece el principio de la bivalencia, ie., que toda
proposicién es verdadera o falsa segin se corresponda o no con los hechos.! Para el
capitulo 9 del tratado (18a18-19b4), el Estagirita acota el alcance de tal regla: solo se aplica
a las proposiciones enunciadas en presente o pasado que refieren a lo que es o fue,
respectivamente ;Por qué tal recorte? Dicho muy sucintamente, porque las proposiciones
contingentes acerca del futuro (por ejemplo, “mafiana habra una batalla naval”) no tienen
un suceso presente o pasado al cual corresponder, y ser verdaderas, o no corresponder, y
ser falsas, de donde se sigue que no puede determinarse su valor de verdad.? Estos pasajes
llevan a un dilema que ha dividido aguas entre los filésofos que han estudiado este
problema: o bien los futuros estan realmente indeterminados y no puede haber ningin
tipo de presciencia al respecto, o bien hay una precognicién posible, pero al costo de
anular la libertad humana y divina, y de admitir un determinismo absoluto respecto de
los eventos futuros.’

En el Medioevo latino, este problema se complejiza porque tal dictum debe ponerse
en conjuncién con la idea de que Dios tiene conocimiento de los eventos futuros. De tal
tensidn, surgen propuestas variadas, incluso algunas que anulan la contingencia de los
futuros convirtiendo todo suceso, incluso la condena o salvacién de las almas particulares,
en un producto de la necesidad o de la determinacién divina.

Respecto de tal problema hay una quaestio de sumo interés. Escrita a principios de la
década de 1330, poco estudiada pero fundamental, la quaestio Il del Comentario de Holcot a
las Sentencias de Pedro Lombardo viene a colaborar a la comprensién de su particular
postura sobre los futuros contingentes presentada de forma mds detallada en sus
Quodlibet. Postura que, aunque fue central y muy discutida en su tiempo, es poco conocida
hoy dia.

! Jeremy Byrd, “The Necessity of Tomorrow’s Sea Battle”, The Southern Journal of Philosophy 48/2
(2010): 160-176.

2 John Slotemaker y Jeffrey Witt, Robert Holcot (Oxford: Oxford University Press, 2016), 87-88.

3 Slotemaker y Witt, Robert Holcot, 90.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

ANTECEDENTES ESCOLASTICOS DE LA SEMIOTICA 73

La intencidén de este trabajo es resefar la propuesta general de la quaestio titulada
“Utrum deus ab aeterno sciverit se producturum mundum” (Si Dios desde la eternidad sabfa
que él habria de producir el mundo o no). El objetivo de Holcot alli es dar solucién al
problema de la contingencia de la creacidn, i.e., que, si Dios conoce desde la eternidad su
condicién de creador, entonces no podria crear nada distinto que eso que conoce -que
queda, por ende, determinado- y no lo haria libremente sino por necesidad.* Al hacer lo
anterior, (1) presentaremos la tesis del dominico referente al valor de verdad de los
enunciados contingentes acerca del futuro, asi como algunas de las consecuencias mds
destacables de aquella a nivel (2) 18gico, (3) doctrinal y (4) practico.

(1) Respecto al primer punto, contra la postura tradicional que aspiraba a solucionar
el problema apelando a la distincién del d&mbito humano de la sucesién temporal y el
dmbito divino de eternidad, Holcot sostiene que la presciencia divina se inserta en la
temporalidad a la hora de hacer profecias, saliéndose de su eterno presente al hacer
referencia a eventos puntuales con categorias espaciotemporales. Esto porque que Dios
exista y piense desde la eternidad no significa que al mentar proposiciones futuras, pueda
extraer el cardcter temporal de aquellas. Su solucidn es que los eventos del futuro no se
tornan necesarios al ser revelados, pues esto llevaria, segtin su criterio, a anular el libre
albedrio, sino que permanecen contingentes, mutatis mutandis, como lo sostuvo otrora
Aristételes, incluso aunque hayan sido profetizados.® De sostener que la proposicién “Dios
sabfa que £l habria de crear el universo” es verdadera desde la eternidad, Holcot entiende
que se anula la libertad divina y que la creacién se convierte en un evento necesario. En
la misma linea, si la proposicién a es contingente y futura, siempre tiene indeterminado
su valor de verdad hasta realizado o no el hecho mentado por ella.

(2) La consecuencia més tangible a nivel 1égico de dicha posicién es la relativizacién
—aunque parcial- del sistema légico binario de Aristételes en pos de un valor de verdad
sui generis para los enunciados que refieren a futuros contingentes. En otras palabras, el
acercamiento del sistema 18gico de Holcot a una ldgica modal o trivalente, donde hay mas
variables que verdadero o falso a la hora de clasificar alos enunciados.® Asf, lo contingente
queda en un punto intermedio entre lo necesario, siempre verdadero y lo imposible,
siempre falso, como eso que es tan posible que se dé como que no se dé y, de ahf, que los
enunciados del pasado no son absolutamente necesarios, sino necesarios per accidens, y
los enunciados acerca del futuro pronunciados en el presente o el pasado tienen un valor

* Gustavo Ferndndez Walker, “Person of Interest. La maquina de senderos que se bifurcan”, Verba
Volant. Revista de Filosofia y Psicoandlisis 2 (2017): 80-92.

° Robert Holcot, In Quatuor Libros Sententiarum Quaestiones, Quadestio II, Libri secundi. Utrum Deus ab
aeterno sciverit se producturum mundim editado por P. Streveler y K. Tachau, Seeing the Future Clearly.
Questions on Future Contingents by Robert Holcot (Toronto: PIMS, 1995), 147, 795; 180, 1415.

®Hester G. Gelber y John Slotemaker, “Robert Holkot”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall
2021 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/
entries/holkot/>.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

74 FRANCISCO IVERSEN

de verdad indeterminado y no se tornan necesarios hasta darse realizados, incluso aunque
sean parte de una profecia divina.’

(3) En tercer término, entre las implicancias doctrinales de lo anterior se destaca la
admision de la posibilidad, al menos 1égica, de que Dios —quien tiene scientia de los sucesos
futuros- sea engafiador.® En tanto la necesidad de los eventos profetizados por dios a
través de Cristo o la Escritura es para Holcot inadmisible porque limita la omnipotencia
divina (de hacer algo diferente a lo que dijo) y porque anula la libertad humana (para
ganarse la salvacién o la condena por sus propios actos), la dificultad del dominico es
defender la honestidad de Dios y la veracidad de la Escritura en tanto parecen
contraponerse a la contingencia de los hechos profetizados. En esta linea, Holcot defiende
que “engafiar” puede entenderse de muchas maneras, y que como capacidad divina no es
un vicio sino una perfeccién que lo habilita a poder profetizar algo que luego no suceda o
a decir algo diferente de lo que es.” Holcot ejemplifica tal cualidad con pasajes de la
Escritura y apelando a las cualidades divinas: debe poder engafiar a los demonios, Cristo
nace de una virgen para engafar al Diablo, Rebeca y Jacob engafian a Isaac, etc.’® Apela
también al respecto a la autoridad de Agustin quien, refiriendo a Reyes I11, afirma que Dios
engafié a los malos dngeles y a los malos hombres y que hizo que los israelitas engafiaran
alos egipcios.*

(4) Finalmente, la posibilidad de engafio divino lleva a problemas précticos. En la
cosmovisién cristiana, hay gente que actud en consecuencia a profecias divinas y fue
salvada. A su vez, hay otro grupo de personas que actud contra ellas y fue condenada.
Ahora, al ser contingente tal profecia, puede darse la salvacién o la condena a personas
con base en una falsa creencia.' La solucién de Holcot es descartar la creencia adecuada
como requisito para la salvacién y admitirla incluso para quienes fueran justos a pesar de
su desconocimiento de las Escrituras.*®

La hipétesis interpretativa que gufa la lectura es que la solucién de Holcot al problema
de los futuros contingentes presupone un gran esfuerzo por mantenerse en los margenes
de los presupuestos aristotélicos y catdlicos que regfan en la universidad de su tiempo. En
otras palabras, que el ataque de Holcot contra las profecias y su defensa del engafio divino
son condicién de posibilidad para garantizar la libertad de la accidén tanto humana como
divina. Asimismo, entiendo que hay una retroalimentacién entre las tesis teoldgicas y las

7 Hester G. Gelber, It Could Have Been Otherwise. Contingency and Necessity in Dominican Theology at
Oxford, 1300-1350 (Leiden-Boston: Brill, 2004), 178-179, 172.

8 Robert Holcot, In Sententias I1, 153, 907-914; 154, 930-935; 171,1251-1264.

° Robert Holcot, In Sententias I1, 131, 419-420.

10 Joseph Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy, the Contingency of Revelation, and the
Freedom of God”, Medieval Philosophy and Theology 4 (1994): 165-188.

1 Robert Holcot, In Sententias 11, 155, 940-157, 970.

12 Robert Holcot, In Sententias I1, 130, 404-407; 154, 930-155, 935; 156, 950-157, 976; 165, 167, 1120-
1125; 1179-1264; Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy”.

3 Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy”.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

ANTECEDENTES ESCOLASTICOS DE LA SEMIOTICA 75

tesis 16gicas defendidas por el dominico inglés: su légica trivalente y su embate contra la
determinacién del valor de verdad de los enunciados que refieren a futuros contingentes
son condicién necesaria y suficiente para admitir la posibilidad de que Dios engarie, para
anular la posibilidad de una profecia y para descartar la creencia adecuada como criterio
para obtener la salvacién o el castigo.

1. Futuros contingentes, tiempo y eternidad

Respecto del problema de los futuros contingentes en el &mbito cristiano, es célebre
la solucién que dio Boecio, para quien la contradiccién entre la contingencia de los futuros
y la precognicién divina era solo aparente. Lo anterior lo justificaba apelando a que,
mientras que en la temporalidad los seres humanos eligen libremente y los sucesos
futuros pueden suceder, no suceder o ser diferentes, Dios prevé todos los fenémenos, pero
no bajo el lente de la sucesién temporal, sino en el presente constante en el que consiste
la eternidad.

Como sefialé més arriba, Holcot descarta soluciones afines a la anterior por entender
que los enunciados pronunciados por Dios se someten a la sucesién temporal al momento
de enunciar un evento sobre el futuro. Para el dominico inglés, cuando Dios interviene en
el mundo de la creatura se somete a las mismas reglas que aquella, i.e., a que lo enunciado
en el presente acerca del futuro tiene un valor de verdad indeterminado e indeterminable,
sin importar si esto fue enunciado por Dios o por un profeta. Hay un pasaje en el que
Holcot ejemplifica el estatuto de las proposiciones contingentes que refieren al futuro:

Del mismo modo, algunas proposiciones acerca del futuro son verdaderas, aunque no lo
serdn sino hasta cierto momento, por ejemplo: ‘Sicrates pecard mafiana’, ‘el dfa del juicio
sucederd’ y, de este modo, pueden antes de ese tiempo nunca ser verdaderas o jamds haber
sido verdaderas. No obstante, no pueden antes de ese tiempo ser verdaderas y falsas
sucesivamente, o cambiar de verdad a falsedad.'

Asi, las proposiciones contingentes acerca del futuro tienen indeterminado su valor
de verdad hasta un momento dado en el tiempo. Enunciados como “Sécrates pecara
mafiana” o “Sucederd el dia del juicio” carecen de valor de verdad hasta determinado
momento en el tiempo. El principio que establece verdad por correspondencia con los
hechos a los enunciados sintéticos en conjuncién con la inexistencia actual de los eventos
futuros imposibilita la asignacién de un valor, tanto verdadero como falso, para dichas
afirmaciones. Aunque el dia del juicio o el pecado de Sécrates sean enunciados por Dios,
en tanto pronunciados, se salen del &mbito de la eternidad y deben someterse a las reglas
propias de la contingencia. Hasta que no se haya transitado el dia siguiente a aquel en que

1 Robert Holcot, In Sententias I1, 147, 795-799: “Similiter, aliquae propositiones sunt de futuro ques
sunt verae, et non erunt verae nisi ad certum tempus, sicut: ‘Sortes peccabit cras’, ‘dies’ juidici
erit’, et huiusmodi possunt ante tempus illud non esse verae et numquam fuisse verae. Non tamen
possunt ante tempus illud esse verae et falsae successive, vel mutari de veritate in falsitatem”.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

76 FRANCISCO IVERSEN

se enuncia “Sdcrates pecard mafiana” no puede establecerse el valor de verdad de tal
afirmacién y este permanece indeterminado. Solamente cometido el pecado al dia
siguiente de pronunciar esa proposicién o al tercer dfa en caso de no haberse realizado es
que la proposicién, ya no futura sino pasada, tendrd un valor de verdad determinado por
los sucesos presentes y/o pretéritos: verdadero en el primer caso o falso en el segundo. El
ejemplo del dia del juicio es mds dificil de precisar en tanto refiere a un momento
indeterminado del tiempo. A diferencia de la de Sdcrates, que especificamente hablaba
del dia siguiente, esta permanece indeterminada a menos que efectivamente suceda el dia
del juicio y no hay un dia tltimo en el que esta pase a ser falsa.

Ya desde la pregunta que motiva la quaestio, Holcot busca defender la accién libre de
Dios y la indeterminacién de los eventos futuros. Se pregunta “si Dios desde la eternidad
sabia que el habria de producir el mundo o no”.** Su respuesta solo puede ser negativa. Si
Dios hubiera sabido lo que iba a crear, toda la creacién queda determinada. ;Por qué?
Porque la scientia divina presupone una correspondencia exacta con el objeto
intencionado. Si Dios hubiera conocido el universo desde la eternidad, queda anulada la
posibilidad de accién libre por parte del Creador y de la creatura, asi como queda anulada
la contingencia. La libertad queda anulada por la determinacién que supondria la scientia
divina acerca de ese mundo adn por crear. Especificamente, la libertad divina de crear se
anula y la creacidn pasa de ser libre a mecénica. De la misma manera, la contingencia
desaparece, as{ como toda posibilidad de cambiar el devenir predeterminado por la
cognicién divina.

En esta misma linea es que Holcot desestima la posibilidad de hacer profecias y
sugiere no darles crédito. Su definicién de profecia es la siguiente:

Inspiracidn divina que anuncia el resultado de las cosas con verdad inmutable. Luego, si se
profetiza que algo sucedera en el futuro, eso inmutablemente se dard en el futuro, y mas
aun: va a suceder necesariamente en el futuro.'°

La anulacién de la posibilidad de profetizar ~tanto por parte de Dios, de un dngel o de
un mortal- estd dada por la negacién de la estabilidad del valor de verdad de los
enunciados contingentes acerca del futuro. Ninguna profecia es eficaz en tanto toda
proposicién contingente que refiere a hechos futuros es indeterminada hasta que suceda
el hecho profetizado. La definicién de profecia como enunciado sobre el futuro con valor
de verdad determinado es, en la concepcién de Holcot, un oximoron porque si un
enunciado es acerca del futuro, necesariamente tiene un valor de verdad indeterminado.

15 Robert Holcot, In Sententias 11, 112: “Utrum Deus ab aeterno sciverit se producturum mundum”.
16 Robert Holcot, In Sententias 11, 134, 497-500: “[P]rophetia est divina inspiratio rerum eventus
immobili veritate denuntians. Ergo, si aliquid est prophetatum esse futurum, illud immobiliter
erit futurum, et ultra: necessario erit futurum”.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

ANTECEDENTES ESCOLASTICOS DE LA SEMIOTICA 77

2. El valor de verdad de las proposiciones contingentes sobre el futuro

A criterio de Gelber, la propuesta de Holcot en referencia al valor de verdad de las
proposiciones contingentes que refieren al futuro presupone una ruptura con el principio
aristotélico de bivalencia y un acercamiento a una ldgica modal o trivalente. Si la
proposicién a es un futuro contingente y es conocida por Dios, aun asi puede ser falsa,
pues en tanto refiere al futuro puede devenir falsa. A este tipo de oraciones que refieren
a fendmenos contingentes que pueden o no suceder en un futuro, Holcot, siguiendo a
Pedro Lombardo y a otros autores medievales, llama “de pasado contrafactico”.’” Las
caracterfsticas principales de estos enunciados son que: son verdaderos de un modo tal
que podrian nunca haberlo sido, y que tuvieron un valor de verdad indeterminado hasta
una vez sucedido el hecho predicho por ellos.

De este modo, contra la bivalencia entre lo verdadero y lo falso, lo contingente es un
intermedio entre lo necesario y lo imposible, i.e., algo a lo que siempre le fue posible ser y
al mismo tiempo siempre le fue posible no ser. En otras palabras, lo contingente pudo
nunca haber sido o haber sido siempre. El andlisis de Holcot acerca de la contingencia
hace a cada evento contingente necesario o imposible dependiendo del mundo posible
que se tome como base y de las afirmaciones a él asociadas.'® La propuesta modal de
Holcot habilita a sostener la libertad divina y la contingencia en la medida en que se
admiten infinidad de historias paralelas del mundo en funcién de asignar valores
verdaderos o falsos a diferentes proposiciones contingentes. El pasado no se torna
necesario sino per accidens: necesario para la sucesion de eventos que llevan al presente,
pero no necesario per se. Solo es necesario como lo puede ser algo que sucedié
efectivamente, pero que podria jamds haber sido.*

La posicién de Holcot en referencia al valor de verdad supone, entonces, el
entrecruzamiento de diversas taxonomias a nivel ontoldgico y 1égico. A nivel ontoldgico,
la primera taxonomia es temporal: hay sucesos pretéritos, presentes y futuros. Eventos
que o bien sucedieron, o bien no; que suceden o no, en el presente; y que sucederén o no,
en un tiempo futuro. A nivel légico, una primera clasificacién de las proposiciones
contingentes segtin su valor de verdad que incluye a los enunciados contingentes acerca
del futuro supone la ruptura de la bivalencia aristotélica: hay proposiciones verdaderas,
que se corresponden con la realidad pasada o presente ya realizada; falsas, que enuncian
algo diverso de los hechos presentes o pretéritos; y la novedad de Holcot supone admitir
un tercer grupo de proposiciones con valor de verdad indeterminado. Esas dltimas
proposiciones con valor de verdad indeterminado son aquellas que refieren a los futuros
contingentes y que, de devenir verdaderas, ie., en caso de que suceda el hecho predicho
se volverdn verdaderas. Verdaderas, pero con una verdad que podria no haberse dado,
verdaderas de un modo en el que podrian no haber sido nunca verdaderas. Esto abre la
puerta a la tricotomia entre proposiciones necesarias, imposibles y contingentes. Las

17 Gelber, It Could Have Been Otherwise, 171-172.
18 Gelber, It Could Have Been Otherwise, 177-178.
1 Gelber, It Could Have Been Otherwise, 179.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

78 FRANCISCO IVERSEN

proposiciones contingentes son un intermedio entre lo necesario y lo imposible y
devendran necesarias por accidente en caso de volverse verdaderas por la sucesién de
eventos posteriores a su enunciacién.®

3. ;Dios engafiador?

Para Holcot, entonces, no se puede establecer de antemano el valor de verdad de un
enunciado contingente que refiere al futuro. Este no es ni verdadero ni falso y permanece
indeterminado hasta ser verificado o refutado por haber devenido presente o pasado el
hecho predicho o su contrario. Tal verificacién no convierte al enunciado en necesario,
salvo per accidens porque es verdadero, pero de un modo en el cual podria no haber sido
jamds verdadero.

De lo anterior se sigue que la profecia es imposible. Mas arriba sefialé que la definicién
de profecia del dominico inglés suponia referencia al futuro, inspiracién divina y verdad
necesaria. No obstante, Holcot no admite que se pueda establecer la necesidad de
proposiciones del tipo “Sécrates pecard mafana” y similares. Esta anulacién de la verdad
necesaria que proveeria la profecia lleva a un problema teolégico de sumo interés: ;qué
sucede con la suma bondad divina? Que las profecias sean contingentes supone que ellas
no son necesariamente verdaderas. En otras palabras, la definicidén de profecia provista
por el dominico inglés es un oximoron en tanto no puede haber una verdad necesaria en
referencia a los futuros contingentes. Asf, Dios serfa engafador en el sentido de que sus
dichos acerca del futuro -sean directos o tomados de las Escrituras- no dejan de ser
contingentes y, por ende, pueden no cumplirse. La falibilidad de los vaticinios divinos
prima facie va contra una tradicién segtn la cual Dios es suma bondad y, por ende, no
comete pecados como el engafio.

Contra lo anterior, Holcot va a argumentar que Dios tiene que poder engafiar.
Asimismo, va a defender que su capacidad para engafiar no atenta en absoluto contra su
suma bondad. Finalmente, provocativamente, sostiene que, si Dios no pudiera engafar,
no serfa omnipotente.

Lo anterior romperia con la caracterizacién que hace Anselmo de Dios como aquello
de lo cual no puede pensarse nada mayor:

Dios no puede dar seguridad a ningtin hombre sobre algo futuro y contingente, tampoco
ningtin hombre puede vivir con certeza o tener esperanza en lo que Dios promete sin ser

2 Holcot distingue entre dos modos en que una proposicién puede ser verdadera. Por una parte,
una proposicién es verdadera simpliciter cuando refiere al pasado o al presente, y, por ende, no
remite a nada futuro. Por otro, una proposicién es verdadera “de otro modo” (aliter/secus) cuando
versa sobre futuros contingentes y, por esto, admiten la posibilidad de que su contraria sea
verdadera. Robert Holcot, In Sententias 11 146, 759-760; 127, 336-338. Cf. Natalia Jakubecki, “Robert
Holcot: El conocimiento de Dios y los futuros contingentes en las Quodlibet 111, questiones 1y 2”,
Temas Medievales, 31(2023), 1-30, 8-9.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

ANTECEDENTES ESCOLASTICOS DE LA SEMIOTICA 79

engafiado, porque no importa cudnto Dios pueda afirmar que algo sucederd en el futuro,
incluso después de su afirmacién o promesa, Dios puede hacer que suceda lo opuesto en ese
tiempo, sin importar la promesa o revelacién de Dios, lo que prometié se mantiene tan
contingente después de su revelacién o promesa que antes.?

Conlo anterior, el dominico inglés presenta lo més escandaloso de su tesis: Dios puede
engafar y el hombre no puede fiarse de los vaticinios divinos. La posibilidad de que Dios
engafie estd supuesta en su omnipotencia. La omnipotencia divina en conjuncién con el
estatuto contingente de los enunciados futuros -con valor de verdad indeterminado hasta
sucedido el hecho referido- hace que Holcot defienda la posibilidad del engafio divino.
Asimismo, el hombre debe cuidarse de creer lo supuestamente profetizado por Dios o por
la inspiracién divina en la medida en que, aunque una proposicién sobre el futuro fuera
pronunciada por Dios, esta no deja de ser contingente y, a fortiori, su valor de verdad
permanece indeterminado.

La defensa de Holcot de la posibilidad de que Dios mienta nos lleva al siguiente
interrogante: ;Es mentir una perfeccién? En otras palabras, jel poder de mentir de Dios
lo vuelve menos bueno, i.e., pierde su caracter de suma bondad? Pues bien, el dominico
inglés parece entender que si. Efectivamente, Dios tiene que poder decir que sucederad
algo que luego no sucede. Al respecto suministra varios ejemplos biblicos de engafios
realizados por el Creador: Dios tiene que poder engafiar a los demonios, ordené que los
hijos de Israel engafiaran a los egipcios, hizo que Cristo naciera de una virgen para
enganar al diablo.*

Establecido que Dios tiene la capacidad de enganar, Holcot sefiala algunas diferencias
respecto de mentir, cometer perjurio y engafar. Esto da luz sobre en qué consiste la
capacidad divina de engafiar y cémo se diferencia en la accién inmoral realizada por los
hombres:

Yo, no obstante, no veo que se siga una contradiccién si se concediera que Dios afirma lo
falso a sabiendas; pero que Dios miente o comete perjurio, o que sea falso del mismo modo
que del mentiroso se dice que es falso, eso no lo concedo porque segin Agustin, en el libro
De mendacio, capitulo iii, ‘la mentira es la significacién falsa de un discurso con la intencién
de engafiar’. Y esto debe entenderse asi: con intencién desordenada de engafiar. No
obstante, Dios no puede tener intencién desordenada en nada de lo que hace, y, por esto,

21 Robert Holcot, In Sententias 11, 133, 471-476: “[...] Deus non posset certificare hominem de aliquo
futuro, nec posset homo certitudinaliter credere vel sperare illud quod Deus promittit nisi
deciperetur, quia quantumcumque asseruit se aliquid esse facturum, potest post assertionem vel
promissionem facere oppositum, quia tale dictum, non obstante revelatione vel promissione Dei,
manet contingens post dictum vel promissionem sicut ante”.

22 Robert Holcot, In Sententias 11, 136, 545-137, 565.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

80 FRANCISCO IVERSEN

Dios no puede mentir ni cometer perjurio, aunque Dios puede afirmar lo falso a sabiendas y
con la intencién de engafiar a la creatura porque eso no implica contradiccién en Dios [...].2

Asf, mentir y cometer perjurio no se dan en Dios en tanto implican engafiar a partir
de una intencién desordenada. Son moralmente malas, i.e., contrarias a lo correcto por
naturaleza. Dios no puede hacer eso porque es suma bondad. Del mismo modo que no
puede cometer homicidio o robar, tampoco puede cometer perjurio o mentir. Nétese que
para el dominico inglés hay una diferencia entre mentir (mentiri) cometer perjurio
(peierare), por una parte, y engafiar (fallor) y decir algo falso (asserere falsum). Las primeras
dos -mentir y perjurar- presuponen la intencién desordenada implicada en una accién
inmoral. En cambio, los conceptos de la segunda dupla -enganar y decir lo falso- parecen
ser moralmente neutrales en Holcot. Engafiar si se da en Dios, implica el objetivo de que
su creatura tome lo falso por lo verdadero, es moralmente neutral. En términos méas
literales, en tanto ese engafio no provenga de una intencién desordenada y devenga asi
perjurio o mentira, puede darse en Dios.

4. Futuros contingentes, profecia y salvacion

Uno de los interrogantes que sigue abierto y que es enfatizado por lo expuesto més
arriba es: ;se puede dar crédito a las profecfas? ; Su contenido es necesario o contingente?
Siguiendo a Incandela, una respuesta afirmativa presupone admitir un determinismo que
anula la libertad, asi como el sistema teoldgico de premios y castigos.? Si las profecias
existen y son tal y cual fueron definidas -necesarias, aunque refieran al futuro- no hay
eleccién libre y tampoco puede haber legitimamente premios y castigos. Esta ultima
anulacién seria consecuencia de que las acciones a premiar o castigar no podian evitarse
por ser necesarias. Para Holcot no pueden admitirse profecias tal como las descriptas en
tanto el valor de verdad de los enunciados sobre el futuro no se determina hasta realizarse
el hecho referido:

Asi puede responderse al argumento acerca de la negacién de Pedro, segtin el cual durante
todo el tiempo intermedio entre que Cristo dijo ‘me negaras tres veces’ y la negacién de
Pedro, esta proposicién fue contingente: ‘Pedro negard a Cristo’, y [entonces] Cristo afirmé
algo falso. Y concedo que era potestad de Pedro hacer que Cristo hubiera dicho algo falso;
mas aun, era potestad de cualquier otro que estuviera con Pedro, porque en ese tiempo

2 Robert Holcot, In Sententias 11, 155, 945-156, 954: “Ego autem contradictionem non video sequi
se concedatur Deum asserere falsum scienter; sed Deum mentiri vel peierare, vel Deum esse
falsum eo modo quo mendax dicitur esse falsus, non conceditur quia secundus Augustinum, libro
De mendacio, capitulo iii, ‘Mendacium est falsa vocis significatio cum intentione fallendi’. Et hoc
debet sic exponi: cum intentione deordinata fallendi. Sed Deus non potest habere intentionem
deordinatam in aliquo facto suo, et ideo Deus non potest mentiri nec peierare, tamen Deus potest
asserere falsum scienter et cum intentione fallendi creaturam, quia non includit contradictionem
inDeo [...]".

# Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy”, 167-171.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

ANTECEDENTES ESCOLASTICOS DE LA SEMIOTICA 81

intermedio alguien podria haberle cortado la cabeza a Pedro, y no serfa el caso que Dios al
punto lo resucitara.®

Con el ejemplo de la negacién de Pedro, Holcot insiste sobre la capacidad que Dios,
Cristo y los profetas tienen para engafiar. Asimismo, argumenta contra la verdad
necesaria de una profecia. La realizacién de la profecia de Cristo no depende ni del mismo
Cristo, ni de Pedro. Depende de la sucesién de eventos futuros a la pronunciacién de la
proposicién “me negards tres veces”. En otras palabras, la profecia de Cristo no vuelve
necesario al hecho profetizado. Si hubiese sido voluntad de Pedro, este podria haberlo
negado dos o cuatro veces y asi{ volver contraficticamente falso al enunciado de Cristo.
De la misma manera, un tercero podria haber imposibilitado la negacién de Cristo por
parte de Pedro y, nuevamente, hacer falsa la profecfa. En sintesis, los enunciados acerca
del futuro siempre son contingentes, no importa la fuente que los enuncie. La profecia
queda anulada en tanto se la entiende como una verdad necesaria sobre el futuro, lo que
es imposible en la visién del dominico inglés:

Concedo que ahora es mi potestad hacer que alguien muerto hace mil afios haya sido un
profeta, porque este término ‘profeta’ es connotativo, cuyo significado es ‘alguien que
predice algo verdadero’. Y es evidente que si predijo que yo haria algo que puedo hacer o no
hacer libremente, se sigue que puedo hacer que él haya sido profeta o que no lo haya sido,
porque puedo hacer que aquello que él dijo resulte verdadero o falso; esto es, puedo hacer
que esta proposicién sea verdadera o falsa, segiin me plazca: ‘ese hombre fue un profeta’,
tomando ‘profeta’ en sentido estricto segun su definicién. Y por lo tanto el tiempo
transcurrido continuamente entre el momento que alguien predijera el futuro y el
momento en que ese futuro se cumple, la proposicién ‘ese hombre realiz6 una profecia’ es
contingente, por lo que se demostré.?

% Robert Holcot, In Sententias 11, 171, 1190-1197: “Secundum hoc potest dici ad argumentum de
negatione Petri, quod toto tempore intermedio postquam Christus dixerat ‘ter me negabis’ usque
ad tempus negationis Petri, haec fuit contingens: ‘Petrus negabit Christum’. Et Christus asseruit
falsum, et conceditur quod in potestate Petri fuit facere Christum aseruisse falsum; immo in
potestate cuiuslibet alterius fuit cum Petro, quia medio tempore potuit Petrus fuisse occisus, quia
medio tempore homo potuit amputasse sibi caput; et non oportuisset quod Deus eum statim
resuscitasset”. Cf. Ferndndez Walker, “Person of Interest”, 88.

26 Robert Holcot, In Sententias 11, 172, 1282-173, 1299: “Ad 8.4 ad quartum, concedo quod modo est
in potestate mea facere aliquem mortuum a centum annis fuisse prophetam, quia iste terminus
‘propheta’ est terminus connotativus, cuius significatum est aliquis praedicens verum. Et planum
est quod est quod si de me aliquid predixerit me facturum quod possum facere et non facere
libere, consequens est quod possum facere eum fuisse prophetam et non fuisse prophetam, quia
possum facere quod ipse dixit verum et falsum; id est, possum facere quod haec propositio sit
vera et falsa, sicut mihi placet: ‘talis homo fuit propheta’ stricte accipiendo ‘prophetam’ iuxta
definitionem prophetae. Et ideo post tempus quo aliquis praedixit futurus continue donec illud
fuerit impletum, haec est contingens: ‘ille prophetavit’, illo demonstrato”. Cf. Ferndndez Walker,
“Person of Interest”, 89.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

82 FRANCISCO IVERSEN

En la misma linea, Holcot sefiala la falibilidad de las profecias y del caracter profético
de un personaje del pasado. Toda proposicién enunciada en un momento pretérito que
refiriese al futuro adquiere su valor de verdad solamente después de que haya
transcurrido el momento referido por aquella. Asi, si alguien en un momento 0 -pasado
para nosotros, aunque presente para aquel- hubiese referido a un momento 1 -futuro
para él, aunque presente para nosotros-, el caracter profético de su enunciado se
determina recién una vez que haya transcurrido ese momento 1. En otras palabras, los
sucesos futuros son el criterio que hace profeta o engafiador a quien supuestamente
emitié una profecia desde el pasado.

Hay un problema ulterior de orden practico que es al que llevan estas
consideraciones: los criterios para salvar o castigar a alguien post mortem. La religién
cristiana presupone la idea de que admitir la verdad de ciertas proposiciones —“Dios es
unitrino”, por ejemplo- es condicién de posibilidad para el acceso a la salvacién. Del
mismo modo, suele aceptarse que negar dichas afirmaciones es causa de acusaciones y de
castigos, sea en vida, sea tras la muerte.

Ahora bien: ;qué hace que una persona pueda ser salvada o castigada? Salvaguardar
la contingencia garantiza la posibilidad de eleccién libre y de ahi que pueda ser premiado
quien actda moralmente bien y castigado. No obstante, si no se puede dar crédito a las
profecias divinas del tipo “el dia del juicio sucederd”, “los justos serdn salvados”, etc. qué
criterio debe tomar el sujeto para guiar sus acciones de modo que pueda asegurarse la
salvacidn y evitar el castigo eterno. Mds aun, jes legitimo castigar a quien desconoci6 las
Escrituras, habida cuenta de que no hay alli verdades necesarias sino proposiciones
contingentes? Holcot responde a estas dificultades admitiendo que pueden ser salvados
todos los justos, aunque hayan desconocido las Escrituras o no hayan profesado la fe
cristiana:

Y asf alguien mereci6 [la salvacién] en la falsa fe, y la fe de Abraham que fue verdadera puede
ser falsa pasados muchos miles de afios, y los santos pueden ser engafiados, porque los
dngeles creen que el dia del juicio existird en el futuro.?”

La desestimacién que Holcot hace de las profecias lleva a la posibilidad de que los
angeles y los santos sean engafiados y engafnadores. Admitido esto ultimo, la salvacién no
puede depender de la creencia en la necesidad de enunciados cuya verdad estd atn
indeterminada. La légica del dominico inglés hace que los premios y los castigos no
puedan depender de la fe ciega en enunciados aun no verificados, es decir, en enunciados
como “sucederd el dia del juicio” y otras supuestas profecias afines. Habilita asi la salvacién
para toda persona justa, aun cuando esta haya vivido antes de Cristo o profese una fe
diferente de la cristiana.

7 Robert Holcot, In Sententias I, 130, 404-407: “Et sic aliquis potest meruise in fide falsa, et fides
Abrahae que fuit vera, multis millibus annorum elapsis potest esse falsa, et beati possunt decipi,
nam angeli credunt diem iudicii fore futuram [...]".

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

ANTECEDENTES ESCOLASTICOS DE LA SEMIOTICA 83

Conclusién

La concepcién de Holcot acerca de los futuros contingentes es enriquecedora para la
légica y la filosofia contemporanea, asi como para la historia de los conceptos y del
pensamiento. Muchas de las tesis presentadas por el dominico inglés se adelantan a
descubrimientos y problemas que reaparecieron recién con en andlisis 16gico del siglo
XIX. Asimismo, releer y traducir autores que fueron centrales en su tiempo, pero casi
ignotos en las reconstrucciones de la historia del pensamiento es imprescindible para
cartografiar mas fielmente la concatenacién de discusiones que llevan al estado actual de
la filosofia.

En la primera seccién presentamos los elementos bésicos contra los que Holcot
embate en su andlisis de las proposiciones contingentes sobre el futuro. En primer
término, rompe con la idea de que se puede resolver el problema apelando a la distincién
entre tiempo y eternidad. Segundo, Holcot muestra cémo la definicién de profecia es
autocontradictoria en tanto presupone la posibilidad de determinar la verdad de un
enunciado sobre el futuro, lo que considera imposible.

En la segunda seccidn, se reconstruy la base de la argumentacién légica que Holcot
presenta al referir a los futuros contingentes. Un enunciado contingente sobre el futuro
tiene un valor de verdad indeterminado hasta tanto suceda el hecho predicho por aquel.
En caso de ser verificado no se torna necesario sino per accidens y esto por ser verdadero,
pero de un modo en el cual podria no haber sido jamds verdadero. Asimismo, esto hace
que las predicciones sobre el futuro que se hayan luego verificado sean “contrafacticas de
pasado”, pues, aunque se volvieron verdaderas, podrian haber sido falsas o podria nunca
haberse determinado su valor de verdad. Para terminar de elucidar este punto, se puede
considerar la posibilidad de referir a “contrafactuales potenciales” cuya necessitas per
accidens hace que estas proposiciones sean verdaderas, pero precisamente no en sentido
absoluto. Aristételes habria dicho que todo lo que es, en cuanto es, es necesario que sea,
pero no es necesario que sea. Lo anterior mienta: “todo lo que ha ocurrido, en cuanto ha
ocurrido, es necesariamente (per accidens) verdadero, pero no es necesariamente (absolute)
verdadero”. Justamente, esta potencialidad es capaz de desmentir la profecia enunciada
en el pasado.

En la tercera seccién presenté la principal consecuencia teoldgica de la propuesta de
Holcot en referencia a los futuros contingentes. El dominico inglés sostiene que Dios debe
poder engafiar y que ese acto es una perfeccién. Para establecer lo anterior, establece una
diferencia entre perjurar y mentir, por un lado, y engafiar y decir lo falso por lo verdadero,
por otro. Mientras que las primeras acciones son inmorales y presuponen una motivacién
desordenada, engafiar es un recurso que puede llevar al bien y, a fortiori, es moralmente
neutral. Holcot suministra ejemplos biblicos donde Dios se sirve del engafio en pos de
ejecutar sus fines. También sefiala que negarle a Dios la capacidad de engafiar rompe con
la definicién de Anselmo segtin la cual Dios es aquello de lo cual no puede pensarse nada
mas perfecto.

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

84 FRANCISCO IVERSEN

En la cuarta y dltima seccién analicé las consecuencias escatoldgicas y morales de la
anulacién de las profecias. No puede darse crédito a las profecias en tanto estas no tienen
una verdad necesaria y solamente se determinan como verdaderas o falsas una vez
ocurrido el hecho que mientan o su opuesto. De aqui se sigue que el criterio para el castigo
o la salvacién postmortem no puede ser la creencia en profecias, sea que ellas provengan
de Dios, de Cristo o de las Escrituras. El hombre es salvado o castigado en funcién de los
actos que realiza y del valor moral de estos, no en funcién de si da o no crédito a
proposiciones referentes al futuro que, como tales, tienen indeterminado su valor de
verdad.

Queda por determinar cémo Holcot reconstruye una ética cristiana que prescinda de
la creencia en las profecfas y en las Escrituras como condicién de posibilidad de la
salvacién. Asimismo, cabe destacar que el Dios enganiador defendido por el dominico
inglés busca ser congruente con la suma bondad y la omnipotencia atribuidas al Creador
y no romper con la cosmovisién catélica.

Francisco Iversen
franciscoiversen@hotmail.com

Fecha de recepcién; 07/08/2025
Fecha de aceptacién; 21/09/2025

Revista Espafiola de Filosofia Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84
https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535


https://doi.org/

