
ANTECEDENTES ESCOLÁSTICOS DE LA SEMIÓTICA: LOS 
FUTUROS CONTINGENTES EN EL COMENTARIO A LAS 

SENTENCIAS DE ROBERT HOLCOT (LIB. II, Q. 2) 

 

SCHOLASTIC ANTECEDENTS TO SEMIOTICS: FUTURE 
CONTINGENTS IN ROBERT HOLCOT’S COMMENTARY                    

ON THE SENTENCES (LIB. II, Q. 2) 
 

Francisco Iversen 
Universidad de Buenos Aires 

 

 

Resumen 

La propuesta de este trabajo es reseñar el contenido general de la argumentación de Robert 
Holcot respecto del problema de los futuros contingentes en el Comentario a las Sentencias. 
Analizaremos la tesis del dominico referente a que los eventos del futuro no se tornan necesarios al 
ser revelados, pues esto llevaría, según su criterio, a anular el libre albedrío, sino que permanecen 
contingentes, mutatis mutandis, como lo sostuvo otrora Aristóteles. De la misma manera, 
mostraremos cómo, para sostener esto, se debe admitir la posibilidad, al menos lógica, de que Dios 
–quien tiene scientia de los sucesos futuros– sea engañador en tanto puede hacer profecías que 
después no se cumplen. Posibilidad que, ejemplificada con pasajes de la Escritura y refrendada por 
la autoridad de Agustín, hace admitir a Holcot que puede darse la salvación a personas con base en 
una falsa creencia. 

Palabras clave 

Dios; engaño; futuros contingentes; Holcot; valor de verdad 

 

Abstract  

The position about future contingents that Holcot presents in his Commentary on the Sentences, 
although central and much debated in his time, is little known today. The aim of this paper is to review 
the general content of quaestio 2. We will analyse the Dominican’s thesis that future events do not 
become necessary when revealed, as this would, in his view, nullify free will, but remain contingent, 
mutatis mutandis, as Aristotle once argued. Similarly, we will show how, to sustain this, one must admit 
the possibility, at least logically, that God—who has scientia of future events—is deceitful insofar as he 



72                                          FRANCISCO IVERSEN 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

can make prophecies that are not fulfilled. This possibility, exemplified by passages from Scripture and 
endorsed by the authority of Augustine, leads Holcot to admit that salvation can be granted to people 
based on a false belief. 

Keywords 

God; Deception; Future Contingent; Holcot; Truth Value 

 

 

Introducción 

Específicamente, el problema de los futuros contingentes surge del De interpretatione 
de Aristóteles donde el Estagirita establece el principio de la bivalencia, i.e., que toda 
proposición es verdadera o falsa según se corresponda o no con los hechos.1 Para el 
capítulo 9 del tratado (18a18-19b4), el Estagirita acota el alcance de tal regla: solo se aplica 
a las proposiciones enunciadas en presente o pasado que refieren a lo que es o fue, 
respectivamente ¿Por qué tal recorte? Dicho muy sucintamente, porque las proposiciones 
contingentes acerca del futuro (por ejemplo, “mañana habrá una batalla naval”) no tienen 
un suceso presente o pasado al cual corresponder, y ser verdaderas, o no corresponder, y 
ser falsas, de donde se sigue que no puede determinarse su valor de verdad.2 Estos pasajes 
llevan a un dilema que ha dividido aguas entre los filósofos que han estudiado este 
problema: o bien los futuros están realmente indeterminados y no puede haber ningún 
tipo de presciencia al respecto, o bien hay una precognición posible, pero al costo de 
anular la libertad humana y divina, y de admitir un determinismo absoluto respecto de 
los eventos futuros.3  

En el Medioevo latino, este problema se complejiza porque tal dictum debe ponerse 
en conjunción con la idea de que Dios tiene conocimiento de los eventos futuros. De tal 
tensión, surgen propuestas variadas, incluso algunas que anulan la contingencia de los 
futuros convirtiendo todo suceso, incluso la condena o salvación de las almas particulares, 
en un producto de la necesidad o de la determinación divina.  

Respecto de tal problema hay una quaestio de sumo interés. Escrita a principios de la 
década de 1330, poco estudiada pero fundamental, la quaestio II del Comentario de Holcot a 
las Sentencias de Pedro Lombardo viene a colaborar a la comprensión de su particular 
postura sobre los futuros contingentes presentada de forma más detallada en sus 
Quodlibet. Postura que, aunque fue central y muy discutida en su tiempo, es poco conocida 
hoy día. 

 
1 Jeremy Byrd, “The Necessity of Tomorrow’s Sea Battle”, The Southern Journal of Philosophy 48/2 
(2010): 160-176. 
2 John Slotemaker y Jeffrey Witt, Robert Holcot (Oxford: Oxford University Press, 2016), 87-88. 
3 Slotemaker y Witt, Robert Holcot, 90. 

https://doi.org/


ANTECEDENTES ESCOLÁSTICOS DE LA SEMIÓTICA                                      73 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

La intención de este trabajo es reseñar la propuesta general de la quaestio titulada 
“Utrum deus ab aeterno sciverit se producturum mundum” (Si Dios desde la eternidad sabía 
que él habría de producir el mundo o no). El objetivo de Holcot allí es dar solución al 
problema de la contingencia de la creación, i.e., que, si Dios conoce desde la eternidad su 
condición de creador, entonces no podría crear nada distinto que eso que conoce –que 
queda, por ende, determinado– y no lo haría libremente sino por necesidad.4 Al hacer lo 
anterior, (1) presentaremos la tesis del dominico referente al valor de verdad de los 
enunciados contingentes acerca del futuro, así como algunas de las consecuencias más 
destacables de aquella a nivel (2) lógico, (3) doctrinal y (4) práctico. 

(1) Respecto al primer punto, contra la postura tradicional que aspiraba a solucionar 
el problema apelando a la distinción del ámbito humano de la sucesión temporal y el 
ámbito divino de eternidad, Holcot sostiene que la presciencia divina se inserta en la 
temporalidad a la hora de hacer profecías, saliéndose de su eterno presente al hacer 
referencia a eventos puntuales con categorías espaciotemporales. Esto porque que Dios 
exista y piense desde la eternidad no significa que al mentar proposiciones futuras, pueda 
extraer el carácter temporal de aquellas. Su solución es que los eventos del futuro no se 
tornan necesarios al ser revelados, pues esto llevaría, según su criterio, a anular el libre 
albedrío, sino que permanecen contingentes, mutatis mutandis, como lo sostuvo otrora 
Aristóteles, incluso aunque hayan sido profetizados.5 De sostener que la proposición “Dios 
sabía que Él habría de crear el universo” es verdadera desde la eternidad, Holcot entiende 
que se anula la libertad divina y que la creación se convierte en un evento necesario. En 
la misma línea, si la proposición a es contingente y futura, siempre tiene indeterminado 
su valor de verdad hasta realizado o no el hecho mentado por ella. 

(2) La consecuencia más tangible a nivel lógico de dicha posición es la relativización 
–aunque parcial– del sistema lógico binario de Aristóteles en pos de un valor de verdad 
sui generis para los enunciados que refieren a futuros contingentes. En otras palabras, el 
acercamiento del sistema lógico de Holcot a una lógica modal o trivalente, donde hay más 
variables que verdadero o falso a la hora de clasificar a los enunciados.6 Así, lo contingente 
queda en un punto intermedio entre lo necesario, siempre verdadero y lo imposible, 
siempre falso, como eso que es tan posible que se dé como que no se dé y, de ahí, que los 
enunciados del pasado no son absolutamente necesarios, sino necesarios per accidens, y 
los enunciados acerca del futuro pronunciados en el presente o el pasado tienen un valor 

 
4 Gustavo Fernández Walker, “Person of Interest. La máquina de senderos que se bifurcan”, Verba 
Volant. Revista de Filosofía y Psicoanálisis 2 (2017): 80-92. 
5 Robert Holcot, In Quatuor Libros Sententiarum Quaestiones, Quaestio II, Libri secundi. Utrum Deus ab 
aeterno sciverit se producturum mundim editado por P. Streveler y K. Tachau, Seeing the Future Clearly. 
Questions on Future Contingents by Robert Holcot (Toronto: PIMS, 1995), 147, 795; 180, 1415. 
6 Hester G. Gelber y John Slotemaker, “Robert Holkot”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 
2021 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = <https://plato.stanford.edu/archives/fall2021/ 
entries/holkot/>.  

https://doi.org/


74                                          FRANCISCO IVERSEN 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

de verdad indeterminado y no se tornan necesarios hasta darse realizados, incluso aunque 
sean parte de una profecía divina.7 

(3) En tercer término, entre las implicancias doctrinales de lo anterior se destaca la 
admisión de la posibilidad, al menos lógica, de que Dios –quien tiene scientia de los sucesos 
futuros– sea engañador.8 En tanto la necesidad de los eventos profetizados por dios a 
través de Cristo o la Escritura es para Holcot inadmisible porque limita la omnipotencia 
divina (de hacer algo diferente a lo que dijo) y porque anula la libertad humana (para 
ganarse la salvación o la condena por sus propios actos), la dificultad del dominico es 
defender la honestidad de Dios y la veracidad de la Escritura en tanto parecen 
contraponerse a la contingencia de los hechos profetizados. En esta línea, Holcot defiende 
que “engañar” puede entenderse de muchas maneras, y que como capacidad divina no es 
un vicio sino una perfección que lo habilita a poder profetizar algo que luego no suceda o 
a decir algo diferente de lo que es.9 Holcot ejemplifica tal cualidad con pasajes de la 
Escritura y apelando a las cualidades divinas: debe poder engañar a los demonios, Cristo 
nace de una virgen para engañar al Diablo, Rebeca y Jacob engañan a Isaac, etc.10 Apela 
también al respecto a la autoridad de Agustín quien, refiriendo a Reyes III, afirma que Dios 
engañó a los malos ángeles y a los malos hombres y que hizo que los israelitas engañaran 
a los egipcios.11 

(4) Finalmente, la posibilidad de engaño divino lleva a problemas prácticos. En la 
cosmovisión cristiana, hay gente que actuó en consecuencia a profecías divinas y fue 
salvada. A su vez, hay otro grupo de personas que actuó contra ellas y fue condenada. 
Ahora, al ser contingente tal profecía, puede darse la salvación o la condena a personas 
con base en una falsa creencia.12 La solución de Holcot es descartar la creencia adecuada 
como requisito para la salvación y admitirla incluso para quienes fueran justos a pesar de 
su desconocimiento de las Escrituras.13 

La hipótesis interpretativa que guía la lectura es que la solución de Holcot al problema 
de los futuros contingentes presupone un gran esfuerzo por mantenerse en los márgenes 
de los presupuestos aristotélicos y católicos que regían en la universidad de su tiempo. En 
otras palabras, que el ataque de Holcot contra las profecías y su defensa del engaño divino 
son condición de posibilidad para garantizar la libertad de la acción tanto humana como 
divina. Asimismo, entiendo que hay una retroalimentación entre las tesis teológicas y las 

 
7 Hester G. Gelber, It Could Have Been Otherwise. Contingency and Necessity in Dominican Theology at 
Oxford, 1300-1350 (Leiden-Boston: Brill, 2004), 178-179, 172.  
8 Robert Holcot, In Sententias II, 153, 907-914; 154, 930-935; 171,1251-1264. 
9 Robert Holcot, In Sententias II, 131, 419-420. 
10 Joseph Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy, the Contingency of Revelation, and the 
Freedom of God”, Medieval Philosophy and Theology 4 (1994): 165-188. 
11 Robert Holcot, In Sententias II, 155, 940-157, 970. 
12 Robert Holcot, In Sententias II, 130, 404-407; 154, 930-155, 935; 156, 950-157, 976; 165, 167, 1120-
1125; 1179-1264; Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy”. 
13 Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy”. 

https://doi.org/


ANTECEDENTES ESCOLÁSTICOS DE LA SEMIÓTICA                                      75 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

tesis lógicas defendidas por el dominico inglés: su lógica trivalente y su embate contra la 
determinación del valor de verdad de los enunciados que refieren a futuros contingentes 
son condición necesaria y suficiente para admitir la posibilidad de que Dios engañe, para 
anular la posibilidad de una profecía y para descartar la creencia adecuada como criterio 
para obtener la salvación o el castigo. 

 

1. Futuros contingentes, tiempo y eternidad 

Respecto del problema de los futuros contingentes en el ámbito cristiano, es célebre 
la solución que dio Boecio, para quien la contradicción entre la contingencia de los futuros 
y la precognición divina era solo aparente. Lo anterior lo justificaba apelando a que, 
mientras que en la temporalidad los seres humanos eligen libremente y los sucesos 
futuros pueden suceder, no suceder o ser diferentes, Dios prevé todos los fenómenos, pero 
no bajo el lente de la sucesión temporal, sino en el presente constante en el que consiste 
la eternidad. 

Como señalé más arriba, Holcot descarta soluciones afines a la anterior por entender 
que los enunciados pronunciados por Dios se someten a la sucesión temporal al momento 
de enunciar un evento sobre el futuro. Para el dominico inglés, cuando Dios interviene en 
el mundo de la creatura se somete a las mismas reglas que aquella, i.e., a que lo enunciado 
en el presente acerca del futuro tiene un valor de verdad indeterminado e indeterminable, 
sin importar si esto fue enunciado por Dios o por un profeta. Hay un pasaje en el que 
Holcot ejemplifica el estatuto de las proposiciones contingentes que refieren al futuro: 

Del mismo modo, algunas proposiciones acerca del futuro son verdaderas, aunque no lo 
serán sino hasta cierto momento, por ejemplo: ‘Sócrates pecará mañana’, ‘el día del juicio 
sucederá’ y, de este modo, pueden antes de ese tiempo nunca ser verdaderas o jamás haber 
sido verdaderas. No obstante, no pueden antes de ese tiempo ser verdaderas y falsas 
sucesivamente, o cambiar de verdad a falsedad.14 

Así, las proposiciones contingentes acerca del futuro tienen indeterminado su valor 
de verdad hasta un momento dado en el tiempo. Enunciados como “Sócrates pecará 
mañana” o “Sucederá el día del juicio” carecen de valor de verdad hasta determinado 
momento en el tiempo. El principio que establece verdad por correspondencia con los 
hechos a los enunciados sintéticos en conjunción con la inexistencia actual de los eventos 
futuros imposibilita la asignación de un valor, tanto verdadero como falso, para dichas 
afirmaciones. Aunque el día del juicio o el pecado de Sócrates sean enunciados por Dios, 
en tanto pronunciados, se salen del ámbito de la eternidad y deben someterse a las reglas 
propias de la contingencia. Hasta que no se haya transitado el día siguiente a aquel en que 

 
14 Robert Holcot, In Sententias II, 147, 795-799: “Similiter, aliquae propositiones sunt de futuro ques 
sunt verae, et non erunt verae nisi ad certum tempus, sicut: ‘Sortes peccabit cras’, ‘dies’ juidici 
erit’, et huiusmodi possunt ante tempus illud non esse verae et numquam fuisse verae. Non tamen 
possunt ante tempus illud esse verae et falsae successive, vel mutari de veritate in falsitatem”. 

https://doi.org/


76                                          FRANCISCO IVERSEN 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

se enuncia “Sócrates pecará mañana” no puede establecerse el valor de verdad de tal 
afirmación y este permanece indeterminado. Solamente cometido el pecado al día 
siguiente de pronunciar esa proposición o al tercer día en caso de no haberse realizado es 
que la proposición, ya no futura sino pasada, tendrá un valor de verdad determinado por 
los sucesos presentes y/o pretéritos: verdadero en el primer caso o falso en el segundo. El 
ejemplo del día del juicio es más difícil de precisar en tanto refiere a un momento 
indeterminado del tiempo. A diferencia de la de Sócrates, que específicamente hablaba 
del día siguiente, esta permanece indeterminada a menos que efectivamente suceda el día 
del juicio y no hay un día último en el que esta pase a ser falsa. 

Ya desde la pregunta que motiva la quaestio, Holcot busca defender la acción libre de 
Dios y la indeterminación de los eventos futuros. Se pregunta “si Dios desde la eternidad 
sabía que el habría de producir el mundo o no”.15 Su respuesta solo puede ser negativa. Si 
Dios hubiera sabido lo que iba a crear, toda la creación queda determinada. ¿Por qué? 
Porque la scientia divina presupone una correspondencia exacta con el objeto 
intencionado. Si Dios hubiera conocido el universo desde la eternidad, queda anulada la 
posibilidad de acción libre por parte del Creador y de la creatura, así como queda anulada 
la contingencia. La libertad queda anulada por la determinación que supondría la scientia 
divina acerca de ese mundo aún por crear. Específicamente, la libertad divina de crear se 
anula y la creación pasa de ser libre a mecánica. De la misma manera, la contingencia 
desaparece, así como toda posibilidad de cambiar el devenir predeterminado por la 
cognición divina. 

En esta misma línea es que Holcot desestima la posibilidad de hacer profecías y 
sugiere no darles crédito. Su definición de profecía es la siguiente: 

Inspiración divina que anuncia el resultado de las cosas con verdad inmutable. Luego, si se 
profetiza que algo sucederá en el futuro, eso inmutablemente se dará en el futuro, y más 
aún: va a suceder necesariamente en el futuro.16 

La anulación de la posibilidad de profetizar –tanto por parte de Dios, de un ángel o de 
un mortal– está dada por la negación de la estabilidad del valor de verdad de los 
enunciados contingentes acerca del futuro. Ninguna profecía es eficaz en tanto toda 
proposición contingente que refiere a hechos futuros es indeterminada hasta que suceda 
el hecho profetizado. La definición de profecía como enunciado sobre el futuro con valor 
de verdad determinado es, en la concepción de Holcot, un oxímoron porque si un 
enunciado es acerca del futuro, necesariamente tiene un valor de verdad indeterminado. 

 

 

 
15 Robert Holcot, In Sententias II, 112: “Utrum Deus ab aeterno sciverit se producturum mundum”. 
16 Robert Holcot, In Sententias II, 134, 497-500: “[P]rophetia est divina inspiratio rerum eventus 
immobili veritate denuntians. Ergo, si aliquid est prophetatum esse futurum, illud immobiliter 
erit futurum, et ultra: necessario erit futurum”. 

https://doi.org/


ANTECEDENTES ESCOLÁSTICOS DE LA SEMIÓTICA                                      77 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

2. El valor de verdad de las proposiciones contingentes sobre el futuro 

A criterio de Gelber, la propuesta de Holcot en referencia al valor de verdad de las 
proposiciones contingentes que refieren al futuro presupone una ruptura con el principio 
aristotélico de bivalencia y un acercamiento a una lógica modal o trivalente. Si la 
proposición a es un futuro contingente y es conocida por Dios, aun así puede ser falsa, 
pues en tanto refiere al futuro puede devenir falsa. A este tipo de oraciones que refieren 
a fenómenos contingentes que pueden o no suceder en un futuro, Holcot, siguiendo a 
Pedro Lombardo y a otros autores medievales, llama “de pasado contrafáctico”.17 Las 
características principales de estos enunciados son que: son verdaderos de un modo tal 
que podrían nunca haberlo sido, y que tuvieron un valor de verdad indeterminado hasta 
una vez sucedido el hecho predicho por ellos. 

De este modo, contra la bivalencia entre lo verdadero y lo falso, lo contingente es un 
intermedio entre lo necesario y lo imposible, i.e., algo a lo que siempre le fue posible ser y 
al mismo tiempo siempre le fue posible no ser. En otras palabras, lo contingente pudo 
nunca haber sido o haber sido siempre. El análisis de Holcot acerca de la contingencia 
hace a cada evento contingente necesario o imposible dependiendo del mundo posible 
que se tome como base y de las afirmaciones a él asociadas.18 La propuesta modal de 
Holcot habilita a sostener la libertad divina y la contingencia en la medida en que se 
admiten infinidad de historias paralelas del mundo en función de asignar valores 
verdaderos o falsos a diferentes proposiciones contingentes. El pasado no se torna 
necesario sino per accidens: necesario para la sucesión de eventos que llevan al presente, 
pero no necesario per se. Solo es necesario como lo puede ser algo que sucedió 
efectivamente, pero que podría jamás haber sido.19 

La posición de Holcot en referencia al valor de verdad supone, entonces, el 
entrecruzamiento de diversas taxonomías a nivel ontológico y lógico. A nivel ontológico, 
la primera taxonomía es temporal: hay sucesos pretéritos, presentes y futuros. Eventos 
que o bien sucedieron, o bien no; que suceden o no, en el presente; y que sucederán o no, 
en un tiempo futuro. A nivel lógico, una primera clasificación de las proposiciones 
contingentes según su valor de verdad que incluye a los enunciados contingentes acerca 
del futuro supone la ruptura de la bivalencia aristotélica: hay proposiciones verdaderas, 
que se corresponden con la realidad pasada o presente ya realizada; falsas, que enuncian 
algo diverso de los hechos presentes o pretéritos; y la novedad de Holcot supone admitir 
un tercer grupo de proposiciones con valor de verdad indeterminado. Esas últimas 
proposiciones con valor de verdad indeterminado son aquellas que refieren a los futuros 
contingentes y que, de devenir verdaderas, i.e., en caso de que suceda el hecho predicho 
se volverán verdaderas. Verdaderas, pero con una verdad que podría no haberse dado, 
verdaderas de un modo en el que podrían no haber sido nunca verdaderas. Esto abre la 
puerta a la tricotomía entre proposiciones necesarias, imposibles y contingentes. Las 

 
17 Gelber, It Could Have Been Otherwise, 171-172. 
18 Gelber, It Could Have Been Otherwise, 177-178. 
19 Gelber, It Could Have Been Otherwise, 179. 

https://doi.org/


78                                          FRANCISCO IVERSEN 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

proposiciones contingentes son un intermedio entre lo necesario y lo imposible y 
devendrán necesarias por accidente en caso de volverse verdaderas por la sucesión de 
eventos posteriores a su enunciación.20 

 

3. ¿Dios engañador? 

Para Holcot, entonces, no se puede establecer de antemano el valor de verdad de un 
enunciado contingente que refiere al futuro. Este no es ni verdadero ni falso y permanece 
indeterminado hasta ser verificado o refutado por haber devenido presente o pasado el 
hecho predicho o su contrario. Tal verificación no convierte al enunciado en necesario, 
salvo per accidens porque es verdadero, pero de un modo en el cual podría no haber sido 
jamás verdadero.  

De lo anterior se sigue que la profecía es imposible. Más arriba señalé que la definición 
de profecía del dominico inglés suponía referencia al futuro, inspiración divina y verdad 
necesaria. No obstante, Holcot no admite que se pueda establecer la necesidad de 
proposiciones del tipo “Sócrates pecará mañana” y similares. Esta anulación de la verdad 
necesaria que proveería la profecía lleva a un problema teológico de sumo interés: ¿qué 
sucede con la suma bondad divina? Que las profecías sean contingentes supone que ellas 
no son necesariamente verdaderas. En otras palabras, la definición de profecía provista 
por el dominico inglés es un oxímoron en tanto no puede haber una verdad necesaria en 
referencia a los futuros contingentes. Así, Dios sería engañador en el sentido de que sus 
dichos acerca del futuro –sean directos o tomados de las Escrituras– no dejan de ser 
contingentes y, por ende, pueden no cumplirse. La falibilidad de los vaticinios divinos 
prima facie va contra una tradición según la cual Dios es suma bondad y, por ende, no 
comete pecados como el engaño. 

Contra lo anterior, Holcot va a argumentar que Dios tiene que poder engañar. 
Asimismo, va a defender que su capacidad para engañar no atenta en absoluto contra su 
suma bondad. Finalmente, provocativamente, sostiene que, si Dios no pudiera engañar, 
no sería omnipotente. 

Lo anterior rompería con la caracterización que hace Anselmo de Dios como aquello 
de lo cual no puede pensarse nada mayor: 

Dios no puede dar seguridad a ningún hombre sobre algo futuro y contingente, tampoco 
ningún hombre puede vivir con certeza o tener esperanza en lo que Dios promete sin ser 

 
20 Holcot distingue entre dos modos en que una proposición puede ser verdadera. Por una parte, 
una proposición es verdadera simpliciter cuando refiere al pasado o al presente, y, por ende, no 
remite a nada futuro.  Por otro, una proposición es verdadera “de otro modo” (aliter/secus) cuando 
versa sobre futuros contingentes y, por esto, admiten la posibilidad de que su contraria sea 
verdadera. Robert Holcot, In Sententias II 146, 759-760; 127, 336-338. Cf. Natalia Jakubecki, “Robert 
Holcot: El conocimiento de Dios y los futuros contingentes en las Quodlibet III, questiones 1 y 2”, 
Temas Medievales, 31(2023), 1-30, 8-9. 

https://doi.org/


ANTECEDENTES ESCOLÁSTICOS DE LA SEMIÓTICA                                      79 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

engañado, porque no importa cuánto Dios pueda afirmar que algo sucederá en el futuro, 
incluso después de su afirmación o promesa, Dios puede hacer que suceda lo opuesto en ese 
tiempo, sin importar la promesa o revelación de Dios, lo que prometió se mantiene tan 
contingente después de su revelación o promesa que antes.21 

Con lo anterior, el dominico inglés presenta lo más escandaloso de su tesis: Dios puede 
engañar y el hombre no puede fiarse de los vaticinios divinos. La posibilidad de que Dios 
engañe está supuesta en su omnipotencia. La omnipotencia divina en conjunción con el 
estatuto contingente de los enunciados futuros –con valor de verdad indeterminado hasta 
sucedido el hecho referido– hace que Holcot defienda la posibilidad del engaño divino. 
Asimismo, el hombre debe cuidarse de creer lo supuestamente profetizado por Dios o por 
la inspiración divina en la medida en que, aunque una proposición sobre el futuro fuera 
pronunciada por Dios, esta no deja de ser contingente y, a fortiori, su valor de verdad 
permanece indeterminado. 

La defensa de Holcot de la posibilidad de que Dios mienta nos lleva al siguiente 
interrogante: ¿Es mentir una perfección? En otras palabras, ¿el poder de mentir de Dios 
lo vuelve menos bueno, i.e., pierde su carácter de suma bondad? Pues bien, el dominico 
inglés parece entender que sí. Efectivamente, Dios tiene que poder decir que sucederá 
algo que luego no sucede. Al respecto suministra varios ejemplos bíblicos de engaños 
realizados por el Creador: Dios tiene que poder engañar a los demonios, ordenó que los 
hijos de Israel engañaran a los egipcios, hizo que Cristo naciera de una virgen para 
engañar al diablo.22 

Establecido que Dios tiene la capacidad de engañar, Holcot señala algunas diferencias 
respecto de mentir, cometer perjurio y engañar. Esto da luz sobre en qué consiste la 
capacidad divina de engañar y cómo se diferencia en la acción inmoral realizada por los 
hombres: 

Yo, no obstante, no veo que se siga una contradicción si se concediera que Dios afirma lo 
falso a sabiendas; pero que Dios miente o comete perjurio, o que sea falso del mismo modo 
que del mentiroso se dice que es falso, eso no lo concedo porque según Agustín, en el libro 
De mendacio, capítulo iii, ‘la mentira es la significación falsa de un discurso con la intención 
de engañar’. Y esto debe entenderse así: con intención desordenada de engañar. No 
obstante, Dios no puede tener intención desordenada en nada de lo que hace, y, por esto, 

 
21 Robert Holcot, In Sententias II, 133, 471-476: “[…] Deus non posset certificare hominem de aliquo 
futuro, nec posset homo certitudinaliter credere vel sperare illud quod Deus promittit nisi 
deciperetur, quia quantumcumque asseruit se aliquid esse facturum, potest post assertionem vel 
promissionem facere oppositum, quia tale dictum, non obstante revelatione vel promissione Dei, 
manet contingens post dictum vel promissionem sicut ante”. 
22 Robert Holcot, In Sententias II, 136, 545-137, 565. 

https://doi.org/


80                                          FRANCISCO IVERSEN 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

Dios no puede mentir ni cometer perjurio, aunque Dios puede afirmar lo falso a sabiendas y 
con la intención de engañar a la creatura porque eso no implica contradicción en Dios […].23 

Así, mentir y cometer perjurio no se dan en Dios en tanto implican engañar a partir 
de una intención desordenada. Son moralmente malas, i.e., contrarias a lo correcto por 
naturaleza. Dios no puede hacer eso porque es suma bondad. Del mismo modo que no 
puede cometer homicidio o robar, tampoco puede cometer perjurio o mentir. Nótese que 
para el dominico inglés hay una diferencia entre mentir (mentiri) cometer perjurio 
(peierare), por una parte, y engañar (fallor) y decir algo falso (asserere falsum). Las primeras 
dos –mentir y perjurar– presuponen la intención desordenada implicada en una acción 
inmoral. En cambio, los conceptos de la segunda dupla –engañar y decir lo falso– parecen 
ser moralmente neutrales en Holcot. Engañar sí se da en Dios, implica el objetivo de que 
su creatura tome lo falso por lo verdadero, es moralmente neutral. En términos más 
literales, en tanto ese engaño no provenga de una intención desordenada y devenga así 
perjurio o mentira, puede darse en Dios. 

 

4. Futuros contingentes, profecía y salvación 

Uno de los interrogantes que sigue abierto y que es enfatizado por lo expuesto más 
arriba es: ¿se puede dar crédito a las profecías? ¿Su contenido es necesario o contingente? 
Siguiendo a Incandela, una respuesta afirmativa presupone admitir un determinismo que 
anula la libertad, así como el sistema teológico de premios y castigos.24 Si las profecías 
existen y son tal y cual fueron definidas –necesarias, aunque refieran al futuro– no hay 
elección libre y tampoco puede haber legítimamente premios y castigos. Esta última 
anulación sería consecuencia de que las acciones a premiar o castigar no podían evitarse 
por ser necesarias. Para Holcot no pueden admitirse profecías tal como las descriptas en 
tanto el valor de verdad de los enunciados sobre el futuro no se determina hasta realizarse 
el hecho referido: 

Así puede responderse al argumento acerca de la negación de Pedro, según el cual durante 
todo el tiempo intermedio entre que Cristo dijo ‘me negarás tres veces’ y la negación de 
Pedro, esta proposición fue contingente: ‘Pedro negará a Cristo’, y [entonces] Cristo afirmó 
algo falso. Y concedo que era potestad de Pedro hacer que Cristo hubiera dicho algo falso; 
más aún, era potestad de cualquier otro que estuviera con Pedro, porque en ese tiempo 

 
23 Robert Holcot, In Sententias II, 155, 945-156, 954: “Ego autem contradictionem non video sequi 
se concedatur Deum asserere falsum scienter; sed Deum mentiri vel peierare, vel Deum esse 
falsum eo modo quo mendax dicitur esse falsus, non conceditur quia secundus Augustinum, libro 
De mendacio, capitulo iii, ‘Mendacium est falsa vocis significatio cum intentione fallendi’. Et hoc 
debet sic exponi: cum intentione deordinata fallendi. Sed Deus non potest habere intentionem 
deordinatam in aliquo facto suo, et ideo Deus non potest mentiri nec peierare, tamen Deus potest 
asserere falsum scienter et cum intentione fallendi creaturam, quia non includit contradictionem 
in Deo […]”. 
24 Incandela, “Robert Holcot, O.P., on Prophecy”, 167-171. 

https://doi.org/


ANTECEDENTES ESCOLÁSTICOS DE LA SEMIÓTICA                                      81 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

intermedio alguien podría haberle cortado la cabeza a Pedro, y no sería el caso que Dios al 
punto lo resucitara.25 

Con el ejemplo de la negación de Pedro, Holcot insiste sobre la capacidad que Dios, 
Cristo y los profetas tienen para engañar. Asimismo, argumenta contra la verdad 
necesaria de una profecía. La realización de la profecía de Cristo no depende ni del mismo 
Cristo, ni de Pedro. Depende de la sucesión de eventos futuros a la pronunciación de la 
proposición “me negarás tres veces”. En otras palabras, la profecía de Cristo no vuelve 
necesario al hecho profetizado. Si hubiese sido voluntad de Pedro, este podría haberlo 
negado dos o cuatro veces y así volver contrafácticamente falso al enunciado de Cristo. 
De la misma manera, un tercero podría haber imposibilitado la negación de Cristo por 
parte de Pedro y, nuevamente, hacer falsa la profecía. En síntesis, los enunciados acerca 
del futuro siempre son contingentes, no importa la fuente que los enuncie. La profecía 
queda anulada en tanto se la entiende como una verdad necesaria sobre el futuro, lo que 
es imposible en la visión del dominico inglés: 

Concedo que ahora es mi potestad hacer que alguien muerto hace mil años haya sido un 
profeta, porque este término ‘profeta’ es connotativo, cuyo significado es ‘alguien que 
predice algo verdadero’. Y es evidente que si predijo que yo haría algo que puedo hacer o no 
hacer libremente, se sigue que puedo hacer que él haya sido profeta o que no lo haya sido, 
porque puedo hacer que aquello que él dijo resulte verdadero o falso; esto es, puedo hacer 
que esta proposición sea verdadera o falsa, según me plazca: ‘ese hombre fue un profeta’, 
tomando ‘profeta’ en sentido estricto según su definición. Y por lo tanto el tiempo 
transcurrido continuamente entre el momento que alguien predijera el futuro y el 
momento en que ese futuro se cumple, la proposición ‘ese hombre realizó una profecía’ es 
contingente, por lo que se demostró.26 

 
25 Robert Holcot, In Sententias II, 171, 1190-1197: “Secundum hoc potest dici ad argumentum de 
negatione Petri, quod toto tempore intermedio postquam Christus dixerat ‘ter me negabis’ usque 
ad tempus negationis Petri, haec fuit contingens: ‘Petrus negabit Christum’. Et Christus asseruit 
falsum, et conceditur quod in potestate Petri fuit facere Christum aseruisse falsum; immo in 
potestate cuiuslibet alterius fuit cum Petro, quia medio tempore potuit Petrus fuisse occisus, quia 
medio tempore homo potuit amputasse sibi caput; et non oportuisset quod Deus eum statim 
resuscitasset”. Cf. Fernández Walker, “Person of Interest”, 88. 
26 Robert Holcot, In Sententias II, 172, 1282-173, 1299: “Ad 8.4 ad quartum, concedo quod modo est 
in potestate mea facere aliquem mortuum a centum annis fuisse prophetam, quia iste terminus 
‘propheta’ est terminus connotativus, cuius significatum est aliquis praedicens verum. Et planum 
est quod est quod si de me aliquid predixerit me facturum quod possum facere et non facere 
libere, consequens est quod possum facere eum fuisse prophetam et non fuisse prophetam, quia 
possum facere quod ipse dixit verum et falsum; id est, possum facere quod haec propositio sit 
vera et falsa, sicut mihi placet: ‘talis homo fuit propheta’ stricte accipiendo ‘prophetam’ iuxta 
definitionem prophetae. Et ideo post tempus quo aliquis praedixit futurus continue donec illud 
fuerit impletum, haec est contingens: ‘ille prophetavit’, illo demonstrato”. Cf. Fernández Walker, 
“Person of Interest”, 89. 

https://doi.org/


82                                          FRANCISCO IVERSEN 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

En la misma línea, Holcot señala la falibilidad de las profecías y del carácter profético 
de un personaje del pasado. Toda proposición enunciada en un momento pretérito que 
refiriese al futuro adquiere su valor de verdad solamente después de que haya 
transcurrido el momento referido por aquella. Así, si alguien en un momento 0 –pasado 
para nosotros, aunque presente para aquel– hubiese referido a un momento 1 –futuro 
para él, aunque presente para nosotros–, el carácter profético de su enunciado se 
determina recién una vez que haya transcurrido ese momento 1. En otras palabras, los 
sucesos futuros son el criterio que hace profeta o engañador a quien supuestamente 
emitió una profecía desde el pasado.  

Hay un problema ulterior de orden práctico que es al que llevan estas 
consideraciones: los criterios para salvar o castigar a alguien post mortem. La religión 
cristiana presupone la idea de que admitir la verdad de ciertas proposiciones –“Dios es 
unitrino”, por ejemplo– es condición de posibilidad para el acceso a la salvación. Del 
mismo modo, suele aceptarse que negar dichas afirmaciones es causa de acusaciones y de 
castigos, sea en vida, sea tras la muerte. 

Ahora bien: ¿qué hace que una persona pueda ser salvada o castigada? Salvaguardar 
la contingencia garantiza la posibilidad de elección libre y de ahí que pueda ser premiado 
quien actúa moralmente bien y castigado. No obstante, si no se puede dar crédito a las 
profecías divinas del tipo “el día del juicio sucederá”, “los justos serán salvados”, etc. qué 
criterio debe tomar el sujeto para guiar sus acciones de modo que pueda asegurarse la 
salvación y evitar el castigo eterno. Más aún, ¿es legítimo castigar a quien desconoció las 
Escrituras, habida cuenta de que no hay allí verdades necesarias sino proposiciones 
contingentes? Holcot responde a estas dificultades admitiendo que pueden ser salvados 
todos los justos, aunque hayan desconocido las Escrituras o no hayan profesado la fe 
cristiana: 

Y así alguien mereció [la salvación] en la falsa fe, y la fe de Abraham que fue verdadera puede 
ser falsa pasados muchos miles de años, y los santos pueden ser engañados, porque los 
ángeles creen que el día del juicio existirá en el futuro.27 

La desestimación que Holcot hace de las profecías lleva a la posibilidad de que los 
ángeles y los santos sean engañados y engañadores. Admitido esto último, la salvación no 
puede depender de la creencia en la necesidad de enunciados cuya verdad está aún 
indeterminada. La lógica del dominico inglés hace que los premios y los castigos no 
puedan depender de la fe ciega en enunciados aun no verificados, es decir, en enunciados 
como “sucederá el día del juicio” y otras supuestas profecías afines. Habilita así la salvación 
para toda persona justa, aun cuando esta haya vivido antes de Cristo o profese una fe 
diferente de la cristiana. 

 
27 Robert Holcot, In Sententias II, 130, 404-407: “Et sic aliquis potest meruise in fide falsa, et fides 
Abrahae que fuit vera, multis millibus annorum elapsis potest esse falsa, et beati possunt decipi, 
nam angeli credunt diem iudicii fore futuram […]”.  

https://doi.org/


ANTECEDENTES ESCOLÁSTICOS DE LA SEMIÓTICA                                      83 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

Conclusión 

La concepción de Holcot acerca de los futuros contingentes es enriquecedora para la 
lógica y la filosofía contemporánea, así como para la historia de los conceptos y del 
pensamiento. Muchas de las tesis presentadas por el dominico inglés se adelantan a 
descubrimientos y problemas que reaparecieron recién con en análisis lógico del siglo 
XIX. Asimismo, releer y traducir autores que fueron centrales en su tiempo, pero casi 
ignotos en las reconstrucciones de la historia del pensamiento es imprescindible para 
cartografiar más fielmente la concatenación de discusiones que llevan al estado actual de 
la filosofía. 

En la primera sección presentamos los elementos básicos contra los que Holcot 
embate en su análisis de las proposiciones contingentes sobre el futuro. En primer 
término, rompe con la idea de que se puede resolver el problema apelando a la distinción 
entre tiempo y eternidad. Segundo, Holcot muestra cómo la definición de profecía es 
autocontradictoria en tanto presupone la posibilidad de determinar la verdad de un 
enunciado sobre el futuro, lo que considera imposible. 

En la segunda sección, se reconstruyó la base de la argumentación lógica que Holcot 
presenta al referir a los futuros contingentes. Un enunciado contingente sobre el futuro 
tiene un valor de verdad indeterminado hasta tanto suceda el hecho predicho por aquel. 
En caso de ser verificado no se torna necesario sino per accidens y esto por ser verdadero, 
pero de un modo en el cual podría no haber sido jamás verdadero. Asimismo, esto hace 
que las predicciones sobre el futuro que se hayan luego verificado sean “contrafácticas de 
pasado”, pues, aunque se volvieron verdaderas, podrían haber sido falsas o podría nunca 
haberse determinado su valor de verdad. Para terminar de elucidar este punto, se puede 
considerar la posibilidad de referir a “contrafactuales potenciales” cuya necessitas per 
accidens hace que estas proposiciones sean verdaderas, pero precisamente no en sentido 
absoluto. Aristóteles habría dicho que todo lo que es, en cuanto es, es necesario que sea, 
pero no es necesario que sea. Lo anterior mienta: “todo lo que ha ocurrido, en cuanto ha 
ocurrido, es necesariamente (per accidens) verdadero, pero no es necesariamente (absolute) 
verdadero”. Justamente, esta potencialidad es capaz de desmentir la profecía enunciada 
en el pasado. 

En la tercera sección presenté la principal consecuencia teológica de la propuesta de 
Holcot en referencia a los futuros contingentes. El dominico inglés sostiene que Dios debe 
poder engañar y que ese acto es una perfección. Para establecer lo anterior, establece una 
diferencia entre perjurar y mentir, por un lado, y engañar y decir lo falso por lo verdadero, 
por otro. Mientras que las primeras acciones son inmorales y presuponen una motivación 
desordenada, engañar es un recurso que puede llevar al bien y, a fortiori, es moralmente 
neutral. Holcot suministra ejemplos bíblicos donde Dios se sirve del engaño en pos de 
ejecutar sus fines. También señala que negarle a Dios la capacidad de engañar rompe con 
la definición de Anselmo según la cual Dios es aquello de lo cual no puede pensarse nada 
más perfecto. 

https://doi.org/


84                                          FRANCISCO IVERSEN 
 

________________________________________________________________ 
Revista Española de Filosofía Medieval, 32/2 (2025), ISSN: 1133-0902, pp. 71-84 

https://doi.org/10.21071/refime.v32i2.18535 

En la cuarta y última sección analicé las consecuencias escatológicas y morales de la 
anulación de las profecías. No puede darse crédito a las profecías en tanto estas no tienen 
una verdad necesaria y solamente se determinan como verdaderas o falsas una vez 
ocurrido el hecho que mientan o su opuesto. De aquí se sigue que el criterio para el castigo 
o la salvación postmortem no puede ser la creencia en profecías, sea que ellas provengan 
de Dios, de Cristo o de las Escrituras. El hombre es salvado o castigado en función de los 
actos que realiza y del valor moral de estos, no en función de si da o no crédito a 
proposiciones referentes al futuro que, como tales, tienen indeterminado su valor de 
verdad. 

Queda por determinar cómo Holcot reconstruye una ética cristiana que prescinda de 
la creencia en las profecías y en las Escrituras como condición de posibilidad de la 
salvación. Asimismo, cabe destacar que el Dios engañador defendido por el dominico 
inglés busca ser congruente con la suma bondad y la omnipotencia atribuidas al Creador 
y no romper con la cosmovisión católica. 

 

Francisco Iversen 
franciscoiversen@hotmail.com 

 
Fecha de recepción: 07/08/2025 
Fecha de aceptación: 21/09/2025 

https://doi.org/

